
1

 
una tragedia evitable 

que el              

ha podido

CON EL APOYO DE EN ALIANZA CON

Seminario Internacional de 

y

eemmoorriiaass  ddeell



2

Memorias del Seminario Internacional de Violencia Extrema y Feminicidio: 
una tragedia evitable que el Estado no ha podido frenar.

Corporación Humanas - Centro Regional de Derechos Humanos y Justicia 
de Género

Directora Corporación Humanas
Adriana María Benjumea Rúa

Diagramación y diseño
María Claudia Caicedo Delgado

Edición y compilación
María José Gómez González

Diseño de portada e ilustraciones
Amazink Studio

Esta publicación es resultado de los proyectos “Observatorio de Feminici-
dios por la Protección, Exigibilidad, Empoderamiento y Garantía del Dere-
cho Humano a la Vida de las Mujeres en Colombia” apoyado por La Plata-
forma Unitaria contra la Violencia de Género y financiado por la Agencia 
Catalana de Cooperación para el Desarrollo y “Oportunidades para las Jus-
ticias” financiado por el Fondo Fiduciario de la ONU para Eliminar la Violen-
cia contra la Mujer; los cuales han sido implementados por la Corporación 
Humanas. Sin embargo, los contenidos de esta publicación no son nece-
sariamente compartidos por la Agencia Catalana de Cooperación para el 
Desarrollo ni implican la aprobación o aceptación oficial por parte de las 
Naciones Unidas.

Septiembre 2025



3

Tabla de contenido

Resumen ejecutivo ...............................................................................

Panel 1. Violencias contra las mujeres y violencias extremas, 
abordajes y respuestas posibles ................................................................

Veinte años de políticas públicas y resistencias feministas: 
entre avances, retrocesos y nuevas alertas globales ...................
Mar Humberto
Acceso a la justicia y violencias extremas de género en Ar-
gentina ........................................................................................................................
Natalia Gherardi
Feminismo Chileno a través del tiempo ..............................................
Kena Lorenzini

Panel 2. Violencias extremas - feminicidio – transfeminicidio - 
obstáculos y retos de la justicia ...........................................................

Acceso a la justicia de mujeres victimas de violencias basa-
das en género en Colombia. Reflexiones de la experiencia 
de litigio estratégico de la Corporación Humanas .......................
Adriana Benjumea Rua
Existir y resistir .......................................................................................................
Renata Jank Vivas Antonelli
Feminicidio en América Latina: hacia una justicia feminista..
Luz Patricia Mejía

5

11

11

14

19

25

25

29

35



4

Panel 3. Respuestas al Feminicidio - Experiencias de las 
organizaciones ...........................................................................................

Círculos de protección y redes de vida: experiencias femi-
nistas desde el Chocó .......................................................................................
Yessica Yulieth Robledo Valderrama
Salvaguardar la vida de las mujeres: Estrategias de la OFP 
para el cuidado, la protección, la defensa de los derechos y 
la dignidad de las mujeres en Magdalena Medio .........................
Karen Arias Pineda

Panel 1. Feminicidio,  una tragedia evitable y  adecuaciones 
judiciales necesarias ................................................................................

Nombrar para transformar: reflexiones sobre el feminicidio..
Patsilí Toledo Vásquez
La justicia especializada en Guatemala: avances, desafíos y 
persistencias feministas ..................................................................................
Paula Barrios
Diez años de la Ley Rosa Elvira Cely: avances, retos y espe-
ranzas en la justicia para las mujeres ....................................................
Isabel Agatón Santander

Anexos ...........................................................................................................

1.	 Nota conceptual del seminario .............................................................
2. Agenda ...................................................................................................................

42

42

47

54
54

58

63

69

69
76



5

Resumen ejecutivo 

La presente publicación reúne las memorias del Seminario Internacional 
Violencia extrema y feminicidio en Colombia. Una tragedia evitable que el 
Estado no ha podido frenar, realizado en Quibdó y Bogotá en septiembre 
de 2025, en el marco de la celebración de los 20 años de la Corporación Hu-
manas. Este espacio convocó a expertas nacionales e internacionales en 
el ámbito de los derechos humanos, la justicia de género y la prevención 
de las violencias extremas contra las mujeres, con el propósito de analizar 
críticamente los desafíos estructurales que enfrenta Colombia en materia 
de acceso a la justicia, respuesta institucional y garantía del derecho de las 
mujeres a una vida libre de violencias.

El seminario se desarrolló en un contexto nacional marcado por la persis-
tencia de la violencia feminicida, por las brechas de impunidad y por la 
débil capacidad estatal para garantizar una respuesta integral frente a las 
violencias basadas en género. A pesar de los avances legislativos y del re-
conocimiento del feminicidio como un delito autónomo en la legislación 
colombiana, las cifras de mujeres asesinadas por razones de género siguen 
evidenciando la magnitud del problema y la urgencia de fortalecer los me-
canismos de prevención, atención y sanción. Según datos recientes del Ob-
servatorio de Feminicidios de la Corporación Humanas, el país enfrenta una 
alarmante continuidad de casos, en particular en regiones como el Chocó, 



6

donde la confluencia entre desigualdad estructural, racismo y abandono 
estatal configura un escenario de alto riesgo para las mujeres.

Frente a esta realidad, el Seminario Internacional se propuso abrir un es-
pacio de análisis y reflexión interdisciplinaria, en el que convergieron voces 
expertas del ámbito jurídico, académico y de los movimientos feministas 
latinoamericanos. Las discusiones desarrolladas en los distintos paneles 
y conferencias permitieron profundizar en las tensiones actuales entre la 
norma y la práctica, en las limitaciones de los sistemas de justicia para 
proteger efectivamente a las mujeres y en la necesidad de fortalecer las 
estrategias comunitarias y territoriales de prevención y acompañamiento. 
Desde una perspectiva crítica y feminista, las ponentes destacaron que 
el feminicidio no es un hecho aislado, sino la expresión más extrema de 
un continuum de violencias estructurales que reflejan las desigualdades 
históricas de poder y la persistencia de un orden patriarcal que sigue ne-
gando a las mujeres el derecho a la vida y a la dignidad.

En el contexto latinoamericano, el seminario también buscó situar la expe-
riencia colombiana en diálogo con los avances y desafíos de otros países 
de la región. Las ponencias internacionales destacaron la importancia de 
los marcos normativos interamericanos, como la Convención de Belém do 
Pará y la Ley Modelo del MESECVI, así como las lecciones derivadas de 
las experiencias judiciales y legislativas de países como Argentina, Chile y 
Guatemala. Este intercambio permitió reconocer tanto los logros alcanza-
dos como las deudas persistentes en la región, evidenciando que la lucha 
contra el feminicidio y la violencia extrema requiere de una mirada articu-
lada, feminista y transnacional.

Durante dos décadas, la Corporación Humanas ha consolidado una tra-
yectoria de investigación, litigio estratégico, formación e incidencia polí-
tica orientada a transformar las condiciones que perpetúan las desigual-
dades de género y las violencias contra las mujeres. A lo largo de estos 
años, ha acompañado procesos judiciales emblemáticos, ha contribuido a 



7

la formulación de políticas públicas con enfoque de derechos humanos y 
ha promovido una reflexión feminista sobre la justicia, entendida no solo 
como un ámbito institucional, sino como un espacio de resistencia, repa-
ración y reconocimiento social. En este sentido, las memorias que se pre-
sentan constituyen una expresión de esa apuesta: un ejercicio de cons-
trucción colectiva de conocimiento, de memoria feminista y de diálogo 
entre experiencias territoriales, jurídicas, psicosociales y académicas.

Las reflexiones recogidas en estas memorias reafirman el compromiso de 
la Corporación Humanas con la producción de conocimiento crítico y con 
la articulación de agendas políticas orientadas a la transformación de las 
estructuras que sostienen la violencia. El abordaje del feminicidio, desde la 
perspectiva de Humanas, implica una comprensión integral que trascien-
de lo jurídico y que abarca dimensiones sociales, culturales y simbólicas. 
Significa interpelar al Estado, pero también a la sociedad, para reconocer 
que la erradicación de la violencia requiere de políticas públicas sostenidas, 
recursos suficientes y una voluntad institucional y social para garantizar la 
vida de las mujeres. Este enfoque ha guiado el trabajo de la organización 
en los territorios, especialmente en regiones históricamente marginadas, 
donde la violencia estructural se cruza con la exclusión étnica, económica 
y de género.

La publicación de este documento constituye, así, un acto de memoria po-
lítica y de compromiso con la justicia de género. No se trata solo de regis-
trar las voces que participaron en el seminario, sino de preservar y proyec-
tar los debates, aprendizajes y propuestas que surgieron de este encuentro. 
Cada intervención refleja una parte del entramado de resistencias que las 
mujeres y las organizaciones feministas han tejido durante décadas para 
exigir al Estado respuestas eficaces, reparación integral y garantías de no 
repetición. A través de estas páginas, la Corporación Humanas reafirma su 
convicción de que el conocimiento, la palabra y la acción colectiva son he-
rramientas esenciales para transformar las estructuras que perpetúan la 
violencia y para construir una sociedad más justa, igualitaria y democrática.



8

En su vigésimo aniversario, Humanas celebra no solo una trayectoria ins-
titucional, sino también una historia de compromiso político, ético y hu-
mano con las mujeres de Colombia y de América Latina. Estas memorias 
son una invitación a continuar reflexionando, articulando y construyendo 
estrategias colectivas para erradicar el feminicidio y todas las formas de 
violencia basada en género. Son, sobre todo, un homenaje a las mujeres 
que ya no están, a quienes siguen resistiendo y a las que, desde múltiples 
territorios, sostienen la esperanza de un futuro libre de violencias.



9





11

	 Violencias contra las mujeres y violencias 
extremas, abordajes y respuestas posibles1

Veinte años de políticas públicas y resistencias 
feministas: entre avances, retrocesos y nuevas 
alertas globales 2

Mar Humberto

Politóloga y socióloga, especializada en desarrollo y derechos de 
las mujeres. Se desempeña como profesional en el ámbito de 
la cooperación internacional en la Agencia Española de Coope-
ración Internacional para el Desarrollo (AECID). Ha ejercido fun-
ciones en Guinea Ecuatorial y, principalmente, en Sudamérica, 
donde en los últimos 25 años ha trabajado en Perú, Ecuador, Co-
lombia, Bolivia y Paraguay. Actualmente es oficial de programas 
de igualdad de género y gobernabilidad democrática en AECID 
Paraguay.

Es una enorme alegría para mí volver a Colombia. Les decía a mis com-
pañeras esta mañana que regresar aquí es como volver al hogar, como 
reencontrarse con la familia. Llegué a este país hace veintidós años, viví
once de ellos aquí y luego partí durante otros once, completando un ciclo 
que hoy se cierra. Sin embargo, he regresado muchas veces; he tenido la
oportunidad de conocer 29 departamentos de Colombia y, gracias a eso, 
puedo decir que amo profundamente este país. Solo se puede amar lo que 
se conoce, y yo lo conozco.

1. Dia 1.
2. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

Panel 1.

Paraguay.



12

Quiero agradecer a Humanas por su invitación y, sobre todo, por haber 
hecho posible un sueño colectivo: en 2006, creamos un gran programa de
políticas públicas con enfoque de género en Colombia. Gracias a esa cola-
boración, trabajamos por la igualdad en ciudades como Bogotá, Medellín, 
Pasto, Quibdó, Cali y Cartagena. Lo intentamos también en Barranquilla, 
aunque no fue fácil. Desarrollamos líneas de trabajo en acceso a la justicia 
y logramos resultados significativos. Fue un proceso complejo, cuestiona-
do en su momento por la decisión de trabajar políticas públicas con una 
organización de mujeres, pero el tiempo demostró su éxito.

Hoy quiero aprovechar los veinte años de Humanas para reflexionar sobre 
veinte años de políticas públicas contra la violencia de género, tomando 
como referencia la experiencia española, que me parece ejemplar. En el 
año 2000, España promulgó la Ley Orgánica de Medidas de Protección 
Integral contra la Violencia de Género, tras una serie de casos de feminici-
dios que generaron gran alarma social. Uno de los más recordados fue el 
de una mujer que, después de denunciar públicamente el maltrato que 
sufría, fue asesinada por su pareja. A partir de ese momento, el país com-
prendió que la violencia contra las mujeres no era un asunto privado, sino 
un problema público estructural, basado en la desigual distribución del 
poder entre hombres y mujeres.

Desde entonces, España desarrolló un entramado institucional sólido: juz-
gados especializados en violencia de género, un sistema de medidas de 
protección conocido como Biogen, un Observatorio y una Delegación del 
Gobierno contra la Violencia de Género. Aunque el sistema es perfectible, 
ha demostrado voluntad política y social de combatir esta lacra. En el año 
2004 se registraron 199.000 denuncias —544 al día— y 33.000 órdenes de 
protección, con 62.000 sentencias, de las cuales el 80% fueron condena-
torias. Desde 2004, España ha registrado 1.318 feminicidios. En la primera 
década (2004–2013) hubo 715, y entre 2014 y 2024, 577, lo que representa 
una disminución del 19%.



13

Este avance se debe, en gran medida, a la respuesta institucional y al re-
chazo creciente de las mujeres a naturalizar la violencia. Sin embargo, el 
consenso social y político comenzó a fracturarse en 2013 con la aparición 
del partido de extrema derecha Vox, que empezó a negar la existencia 
misma de la violencia de género y a difundir la idea de que se trataba de 
un invento o una manipulación. En aquel entonces parecía un fenómeno 
marginal; hoy, en 2025, tiene una intención de voto cercana al 17%, y un 
apoyo preocupante entre los jóvenes. Actualmente, el respaldo social al 
feminismo en España ha caído del 54% en 2019 al 41% en 2023, y el apoyo a 
la igualdad de género del 70% al 50% en 2024.

Lo que antes era un consenso se ha convertido en un campo de disputa. Es 
dramático que, apenas después de instalar el tema en la agenda pública, 
tengamos que enfrentar un discurso que niega su existencia. Este retroce-
so está impulsado por narrativas irracionales y desinformación propagada 
en redes sociales, plataformas que fomentan el odio y la polarización. Vivi-
mos una época de banalización del mal y de la ignorancia, en la que resul-
ta cada vez más difícil llegar al público con argumentos racionales, porque 
las imágenes se imponen sobre las ideas.

Esta situación representa una reacción del patriarcado, que se resiste ante 
los avances logrados. Pero también evidencia que, aunque hemos ganado 
espacios simbólicos, seguimos lejos del poder político y económico real. No 
somos aún quienes toman las decisiones ni quienes controlan los recur-
sos. En contraste, los hombres conservan una sororidad —o fraternidad— 
inquebrantable. Entre ellos se validan, se respaldan, y funcionan como un 
bloque. Deberíamos aprender de eso: necesitamos fortalecer la sororidad 
femenina y dejar de fragmentarnos. No puede ser que veinte mujeres for-
men cuatro organizaciones distintas. Debemos poner el acento en lo que 
nos une, no en lo que nos separa.

El patriarcado se revuelve porque algo hemos logrado. Pero si no cambia-
mos nuestra manera de organizarnos y de reconocernos entre nosotras, 



14

corremos el riesgo de que todo lo que hemos construido se desvanezca. 
El futuro que se avecina será más complejo: ya estamos viendo gobiernos 
que desmantelan leyes de protección y recortan recursos, como ha ocu-
rrido en Argentina. Por eso debemos anticiparnos, crear estrategias con-
juntas, alertas tempranas y planes de acción latinoamericanos y europeos. 
Cuando un país retroceda, los demás debemos estar listos para apoyar.

Mi llamado hoy es a que nos organicemos, que nos validemos mutuamen-
te, que dejemos de intentar encajar en estructuras patriarcales y que asu-
mamos que el mundo también nos pertenece. Solo así podremos hacer 
frente a los desafíos que vienen. Estamos a un paso de lograrlo, pero ne-
cesitamos dar ese salto colectivo de conciencia. No quiero ser negativa: 
quiero ser realista y esperanzada. Si logramos fortalecer nuestra unión, 
ninguna fuerza podrá barrernos.

Acceso a la justicia y violencias extremas de género 
en Argentina3

Natalia Gherardi

Abogada, docente universitaria y Directora ejecutiva de ELA Ar-
gentina. Máster en Derecho por London School of Economics 
and Political Science, Gran Bretaña. Dicta clases en la Facultad 
de Derecho de la Universidad de Buenos Aires (UBA), en la Uni-
versidad Nacional de Lanús (UNLa) y en la Universidad Nacional 
de La Plata (UNLP). Sus principales áreas de interés son el acceso 
a la justicia, trabajo y políticas de cuidado, violencia de género y 
participación de las mujeres en democracia. Ha realizado traba-
jos de consultoría para la CEPAL, ONU Mujeres, OEA y la OIT.

3. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar llevado a cabo en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado 
por la Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apo-
yo de inteligencia artificial.

jos de consultoría para la CEPAL, ONU Mujeres, OEA y la OIT.



15

Quiero comenzar felicitando a la Corporación Humanas por todo lo que 
han construido. Me llena de alegría compartir este espacio, conocer sus 
vínculos, sus compañeras, sus aliadas, y saber más acerca del trabajo que 
realizan. Las quiero, las admiro y me emociona poder compartir parte del 
recorrido que hemos hecho juntas. 

Vengo desde Argentina, un país que se enorgullece de tener más de cua-
renta años de democracia, de haber atravesado un proceso de transición 
democrática con luces y sombras, pero con memoria, con justicia y con 
alguna forma de reparación. También es un país que acompañó los avan-
ces en derechos humanos, en la conversación internacional, construyendo 
herramientas para la protección de los derechos humanos, especialmente 
para las mujeres. Pero, al mismo tiempo, es un país que ha incumplido, 
que todavía muestra la distancia entre las normas y el derecho en acción, 
entre lo que dicen las leyes y lo que sucede en la vida concreta de las per-
sonas. Todavía hay mucho por hacer, mucho por mejorar, mucho trabajo 
por delante.

Como movimiento de mujeres, en Argentina nos sentimos orgullosas de 
haber generado una movilización masiva en 2015 con el Ni Una Menos, ese 
grito colectivo y transversal que buscó poner fin a los femicidios. También 
nos enorgullece haber impulsado la Marea Verde en 2018, que nos llevó a 
legalizar el aborto en 2020. Pero hoy vivimos un tiempo distinto. Hoy so-
mos un país gobernado por un líder autoritario de extrema derecha que 
promueve, con alegría y cinismo, el desmantelamiento del Estado y de 
cualquier atisbo de justicia social. No es solo una agenda contra los femi-
nismos, sino una batalla cultural que busca deslegitimar décadas de lucha 
y conquista. Y eso nos obliga a repensar qué tan sólidos eran los cimientos 
sobre los que construimos nuestros cuarenta años de democracia y nues-
tros treinta años de la Plataforma de Beijing, de la Convención Belem Do 
Para, de 10 años de leyes que crearon programas acción con presupuestos 
sensibles al género. Creímos que eran más firmes de lo que realmente 
parecen ser.



16

Hay una frase de dos sociólogos argentinos, Gabriel Kessler y Gabriel Bo-
maro, que me impacta profundamente: “América Latina cruje”. Y sí, nues-
tra democracia cruje. Cruje frente a los autoritarismos que no son sola-
mente de derecha, frente a los discursos que erosionan los consensos que 
creíamos ganados. En ese contexto, me parece fundamental pensar qué 
respuestas da la justicia frente a las violencias extremas por razones de 
género. A pesar de todas las críticas válidas que podamos tener hacia el 
Poder Judicial, sigo creyendo que es, todavía, un lugar de resistencia y de 
exigibilidad de derechos. En Argentina, aún no han logrado reformar las 
leyes que protegen nuestros derechos ni denunciar los pactos internacio-
nales que nos amparan. Y es en ese terreno donde, desde ELA, seguimos 
litigando, exigiendo, obligando al Estado a rendir cuentas y a generar con-
versaciones públicas que hoy se nos niegan en otros espacios. Entonces, el 
poder judicial es un espacio que tenemos que proteger en términos de su 
existencia y sobre eso quiero hacer énfasis en cuatro puntos:

En primera medida, es importante que veamos que el acceso a la justicia 
y el sistema de administración de justicia no se limita al Poder Judicial, lo 
excede de muchas maneras; este es un sistema mucho más amplio, que 
incluye a la administración pública, los municipios, los servicios de salud, 
la seguridad social, la educación. Allí donde hay una institución pública, 
debe existir una obligación de garantizar derechos, eso también es acceso 
a la justicia. Es en esos espacios donde se pueden detectar las violencias 
antes de que escalen, donde se puede prevenir el femicidio y proteger la 
vida de las mujeres en todas sus diversidades.

En segundo lugar, el Poder Judicial tiene un rol clave en la identificación, 
investigación y sanción de las violencias extremas. Desde el caso Campo 
Algodonero, la Corte Interamericana nos marcó el camino de la debida 
diligencia. Aprendimos que juzgar con perspectiva de género no es un 
sesgo, sino una obligación, sin embargo, hoy esa misma perspectiva está 
siendo atacada. En Argentina, y también en otros países, crecen los cues-
tionamientos que presentan la perspectiva de género como una amenaza 



17

a la imparcialidad judicial y como un acto de desigualdad ante la ley para 
los varones violentos. Hay recusaciones contra jueces y juezas comprome-
tidos con los derechos de las mujeres, bajo el argumento de que aplicar 
esa mirada es una posición ideológica, pero la Comisión Interamericana 
de Derechos Humanos ya ha sido clara: la perspectiva de género no es una 
ideología y mucho menos una ideología de género, es una herramienta 
clave para combatir la discriminación y la violencia contra las mujeres y las 
personas con identidad de género y orientación sexual diversa, y es indis-
pensable para garantizar la igualdad real ante la ley.

Ahora, un tercer aspecto a destacar es la respuesta institucional frente a 
las violencias extremas contra las mujeres. En los últimos años se han crea-
do oficinas de apoyo a víctimas y familiares, aun así, falta mucho. También, 
es importante destacar que el lenguaje que se utiliza en el poder judicial 
es realmente incomprensible, utilizan palabras que no se encuentran en 
los diccionarios, situación que hace imposible que la gente, especialmente 
en un contexto de vulnerabilidad y de afectación emocional, pueda sentir-
se cercana a la exigibilidad de sus derechos.

Asimismo, es necesario mencionar que en Argentina hemos tenido avan-
ces significativos en términos de capacitación, por ejemplo, la Ley Micaela 
que nació del dolor del femicidio de una joven activista y feminista, y que 
hoy obliga a todas las personas que ocupan cargos públicos a capacitarse 
en perspectiva de género. Es una ley que surgió de la tragedia, pero que ha 
salvado vidas y transformado prácticas institucionales.

Sin embargo, nos falta información, transparencia, rendición de cuentas. 
No sabemos cuántas órdenes de protección se dictan ni cuántas se cum-
plen. La falta de datos nos debilita frente a los retrocesos políticos, porque 
sin evidencia no podemos demostrar el impacto de las políticas ni las le-
yes, ni tampoco defender lo que está en riesgo. Por eso, desde ELA, hemos 
presentado una acción judicial contra el Estado Nacional que hemos de-
nominado acción declarativa de certeza, para exigir que se restablezca la 



18

publicación de los datos oficiales sobre violencias. Queremos que el Estado 
sea obligado judicialmente a garantizar la transparencia activa, como co-
rresponde a cualquier gobierno democrático. Y en ese sentido, seguimos 
mirando con preocupación el avance del crimen organizado, la pobreza y 
la exclusión, que agravan los contextos de vulnerabilidad para las mujeres. 
Hace pocos días, tres niñas y jóvenes fueron asesinadas brutalmente en un 
caso vinculado al narcotráfico. Mientras tanto, los discursos negacionistas 
avanzan, diciendo que la violencia de género no existe o que los femicidios 
atentan contra la igualdad de los varones. Todo eso sucede mientras los 
feminismos seguimos resistiendo.

Por último, debemos dar una mirada a los contextos agravados de vul-
nerabilidad, pobreza, exclusión y crimen organizado que están llegando 
a la Argentina con mucha mas fuerza y de lo que debemos aprender en 
términos de respuestas, articulación y mejores formas de protección de 
experiencias de países de Centroamérica.

Creo que nuestra tarea hoy es múltiple. Tenemos que seguir estudiando, 
argumentando, litigando, pero también tejiendo alianzas estratégicas. No 
podemos permitir que el ataque contra las mujeres se separe del ataque a 
la democracia. No hay democracia sin mujeres, ni mujeres sin libertad. Por 
eso necesitamos unir las luchas feministas con las de otros movimientos so-
ciales y de derechos humanos, fortalecer la solidaridad regional y construir 
narrativas que respondan con fuerza y lucidez a los autoritarismos que se 
extienden por América Latina. En Argentina, la crisis económica es hoy el 
principal motor del descontento social que sostiene ese autoritarismo. En 
otros países será la inseguridad o el crimen organizado, pero en todos los ca-
sos el resultado es el mismo: el sacrificio de los derechos en nombre de una 
falsa promesa de orden o prosperidad. Y frente a eso, no podemos ceder. 



19

Feminismo Chileno a través del tiempo4

Kena Lorenzini

Psicóloga. Ha desarrollado un importante trabajo como fotó-
grafa, formando parte de una generación que buscó retratar el 
rostro gris de Chile durante la dictadura militar. Fue reportera 
gráfica en el semanario Hoy y en la revista Análisis.

Es un placer estar aquí y compartir con ustedes una mirada sobre la histo-
ria de la violencia hacia las mujeres en Chile, contada desde mi propia ex-
periencia. Quisiera hacer un recorrido cronológico por algunos momentos
clave que han marcado el movimiento feminista en mi país. 

A fines de los años sesenta y comienzos de los setenta, existía en Chile 
una revista llamada Paula, dirigida a mujeres de élite, pero que comenzó 
a abrir espacio a una mirada feminista. En ese tiempo, el feminismo que 
llegaba desde Estados Unidos y Europa empezaba a tomar forma en Chile. 
Sin embargo, con la llegada del gobierno de la Unidad Popular de Salva-
dor Allende, se instaló el lema “la clase está antes que el género”, lo que 
provocó un silenciamiento del feminismo en el ámbito público, aunque las 
mujeres siguieron trabajando y organizándose.

Luego vino el golpe militar. La Iglesia chilena jugó un papel importante: 
acogió a familiares de personas desaparecidas y ejecutadas, y también 
creó la Academia de Humanismo Cristiano, donde se refugió el Círculo de 
la Mujer, un espacio feminista. Sin embargo, cuando el Círculo comenzó 
a hablar del aborto, perdió ese respaldo e inició su búsqueda de nuevos 
espacios. Así nacieron, a fines de los setenta y comienzos de los ochenta,

4. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

gráfica en el semanario Hoy y en la revista Análisis.



20

organizaciones como la Corporación Casa de la Mujer y La Morada, que 
serían fundamentales para el desarrollo del feminismo chileno.

Durante la dictadura, las mujeres enfrentamos un doble retroceso: el silen-
cio y la pérdida de los avances en políticas públicas. En 1980, cuando tenía 
veinte años, comencé a trabajar como reportera gráfica y fui testigo de 
que las primeras personas en salir a la calle fueron mujeres. Surgió la Agru-
pación de Familiares de Detenidos Desaparecidos, integrada por mujeres 
que, aunque no se declaraban feministas, luchaban por la democracia. En 
1983 conocí el feminismo en un evento en La Morada y desde entonces me 
convertí en una feminista convencida. Ingresé también a la Agrupación 
de Mujeres por la Vida, que defendía la vida de las mujeres y los hombres 
desde una perspectiva feminista.

Durante los años ochenta, los actos del 8 de marzo se realizaban en luga-
res cerrados, con temor a la represión. Aun así, las mujeres se manifesta-
ban por pan, trabajo, justicia y libertad. En mayo de 1983, en el contexto de 
la primera protesta nacional, las feministas salimos a la calle de manera 
pública, frente a la Biblioteca Nacional, en una imagen que se ha repetido 
a lo largo de los años con distintas generaciones de mujeres.

Con el retorno a la democracia, aunque Pinochet seguía como comandan-
te en jefe del Ejército, las mujeres sentimos que la democracia nos quedó 
debiendo. Presentamos un petitorio y solo se creó el Servicio Nacional de 
la Mujer, con un presupuesto limitado. Aun así, muchas feministas, prove-
nientes de organizaciones como La Morada o el SEM, se incorporaron al 
servicio e intentaron impulsar cambios desde dentro. Pero vino un largo 
silencio, casi hasta el año 2018, en que el feminismo se mantuvo como una 
voz minoritaria. Seguíamos siendo las mismas mujeres manifestándonos, 
incluso por causas como el aborto, mientras las generaciones más jóvenes 
sentían que ya vivían en igualdad.

En 2006, con la llegada de Michelle Bachelet —quien, sin declararse femi-
nista, produjo un cambio cultural enorme—, el lenguaje inclusivo comen-



21

zó a instalarse: pasamos de “todos” a “todos y todas”. Se fortaleció la educa-
ción con enfoque de género y las casas de acogida para mujeres víctimas 
de violencia. Fue un tiempo de avances simbólicos importantes.

En 2004 cofundé Humanas Chile junto a Lorena Fríes, Gloria Mayra, Caro-
la Carrera y otras compañeras. Trabajamos en entrevistas a mujeres que 
habían vivido violencia sexual durante la dictadura. Ese mismo año, por 
primera vez se usó en Chile el concepto de “femicidio”, impulsado desde la 
Coordinadora de No Violencia hacia las Mujeres y las Niñas. Recién en 2010, 
bajo un gobierno de derecha, se reconoció legalmente el femicidio. Es cu-
rioso, porque muchos avances que comenzaron en gobiernos de centroiz-
quierda se concretaron durante gobiernos de derecha.

Estoy convencida de que las mujeres fuimos quienes derrocamos la dicta-
dura. Viví la calle y lo vi con mis propios ojos. En los años siguientes, Huma-
nas Chile y otras organizaciones feministas continuaron fortaleciendo su 
trabajo. Logramos que la violencia sexual fuera reconocida como método 
de tortura, aunque en su momento no tuvo la atención que merecía. Solo 
ahora se le está dando la importancia debida.

En 2018 llegó a Chile el movimiento MeToo, lo que llamamos la cuarta ola 
feminista. Las mujeres jóvenes, a quienes habíamos esperado por décadas, 
irrumpieron con fuerza. Trajeron un mensaje distinto: “mi cuerpo es mío y 
hago con él lo que quiero”. Aparecieron denuncias públicas, performances 
y expresiones de protesta en el espacio público. Fue una revolución. Las 
universidades, incluso las privadas, se paralizaron. Ese movimiento sentó 
las bases del estallido social de 2019, cuando las mujeres continuaron pro-
tagonizando las manifestaciones, con performances como el violador eres 
tú, replicadas en todo el mundo. Fue un momento histórico de visibilidad 
y empoderamiento.

Sin embargo, la pandemia interrumpió este impulso. El confinamiento 
escondió la violencia hacia las mujeres, que aumentó en los hogares sin 



22

que el Estado respondiera adecuadamente. Desde 2020, siento que vol-
vió un silencio feminista, similar al que vivimos antes de 2018. Las jóvenes 
que participaron en esa ola parecen haberlo vivido como un hito, más que 
como una continuidad. Paralelamente, las redes sociales —que podrían 
haber sido una herramienta poderosa— se convirtieron en espacios tóxi-
cos y de desinformación. Yo misma decidí salir de ellas, salvo de WhatsA-
pp, y fue una liberación.

Hoy, en Chile, enfrentamos una fuerte embestida conservadora. La dere-
cha ha ganado espacio con consignas como “con mi hijo no te metas”, 
acompañadas de una denostación del feminismo a través de redes socia-
les. Nos enfrentamos a la posibilidad real de un gobierno de extrema dere-
cha. Pese a ello, sigo creyendo en la fuerza de las mujeres, en la memoria 
y en el poder transformador del feminismo. Esa convicción sigue guiando 
mi trabajo y mi vida.



23





25

	 Violencias extremas - feminicidio – 
transfeminicidio - obstáculos y retos de la 
justicia

Acceso a la justicia de mujeres victimas de 
violencias basadas en género en Colombia. 
Reflexiones de la experiencia de litigio estratégico 
de la Corporación Humanas5

Adriana Benjumea Rua

Abogada feminista y Directora de la Corporación Humanas. Más-
ter en DDHH y especialista en estudios Afroamericanos y Cari-
beños (CLACSO). Experta en litigio estratégico con enfoque de 
género, representación de víctimas de violencia sexual y de gé-
nero, y en políticas públicas de atención a víctimas del conflic-
to armado. Perita internacional en casos de violencia sexual en 
contextos de guerra (Colombia y Guatemala). Representante de 
Colombia ante el CEVI – MESECVI y miembro de la Articulación 
Regional Feminista por la Justicia de Género y de la RELEG – Red 

Latinoamericana de Abogadas Litigantes.

Hoy quiero presentar la investigación que dio origen al libro que ustedes 
tienen en sus manos. Este trabajo recoge la experiencia de la Corporación 
Humanas en el litigio estratégico en casos de violencias contra las mujeres
y violencias basadas en género. Fue realizado por la consultora y cofunda-
dora de Humanas, Cecilia Barraza, quien sistematizó nuestras reflexiones 
y aprendizajes como abogadas litigantes que acompañamos a mujeres en 
su búsqueda de justicia.

5. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

Panel 2.

Latinoamericana de Abogadas Litigantes.



26

Cuando conversábamos con Cecilia, ella me decía que le sorprendía cons-
tatar cuántos de los obstáculos identificados hoy son los mismos que 
hace diez o quince años. Persisten las mismas barreras para el acceso a la 
justicia, lo que demuestra que los avances son aún insuficientes y que de-
bemos seguir insistiendo en transformar las estructuras que perpetúan la 
desigualdad.

La investigación recoge 60 procesos acompañados por Humanas en jus-
ticia ordinaria —penal, jurisdiccional y administrativa— relacionados con 
violencias contra las mujeres: violencia intrafamiliar, violencia sexual, ame-
nazas y feminicidios, tanto tentados como consumados. Estos casos fue-
ron representados jurídica y psicosocialmente por las duplas de trabajo de 
Humanas, integradas por abogadas y psicólogas que acompañaron a las 
víctimas desde distintas regiones del país: Montes de María, el sur de Cór-
doba, Putumayo y el Urabá antioqueño.

El libro también refleja un esfuerzo de transferencia de conocimiento que 
realizamos junto a organizaciones aliadas como 8 de Marzo, Caribe Afir-
mativo, Las Helenitas y la Colectiva Justicia Mujer. A través de estos espa-
cios desarrollamos estrategias conjuntas para fortalecer el litigio estratégi-
co con enfoque feminista, incluyendo un programa de mentoring jurídico 
y psicosocial que ha formado a funcionarias y funcionarios públicos, en 
especial a defensores y defensoras del pueblo.

Entre los muchos aprendizajes recogidos, quiero resaltar cinco que con-
sideramos fundamentales. El primero es la importancia del trabajo coor-
dinado entre la dupla jurídica y psicosocial. Esta práctica, compartida por 
muchas organizaciones feministas en Colombia y América Latina, permite 
ofrecer un acompañamiento integral a las víctimas, reconociendo que el 
derecho por sí solo no basta. La justicia necesita otras disciplinas que ayu-
den a sostener emocionalmente a las mujeres que atraviesan procesos ju-
diciales largos y complejos.



27

El segundo aprendizaje se relaciona con la permanencia de las víctimas 
en los procesos judiciales. Muchas veces, la complejidad del lenguaje jurí-
dico y la distancia entre el derecho y la vida cotidiana generan desánimo 
y abandono. Nuestra tarea como abogadas es traducir el derecho, hacerlo 
comprensible, accesible y útil para las mujeres. Si una mujer no entiende 
lo que le decimos, el proceso pierde sentido. Ellas saben que tienen dere-
chos; lo que a menudo falta es que quienes representamos o atendemos 
casos sepamos comunicarnos desde un lugar de empatía y claridad.

Un tercer hallazgo tiene que ver con el poder simbólico del acompaña-
miento legal y psicosocial. No es lo mismo enfrentar la justicia sola que 
acompañada. La presencia de una abogada y una psicóloga puede marcar 
la diferencia entre resistir o desistir. En los casos que acompañamos, ese 
acompañamiento ha sido clave para sostener la confianza y la participa-
ción activa de las víctimas, incluso en procesos que duran años.

El cuarto aprendizaje es la necesidad de un modelo de justicia más inte-
gral. Los casos de violencia contra las mujeres no siempre comienzan con 
un delito penal; muchas veces surgen en conflictos familiares, laborales o 
territoriales. Sin embargo, el sistema obliga a las mujeres a peregrinar en-
tre distintas instancias: un juzgado para el divorcio, otro para la custodia, 
otro para las medidas de protección. Necesitamos un modelo que permita 
resolver de manera coordinada todos los conflictos vinculados a las violen-
cias basadas en género.

El quinto aprendizaje se refiere a la urgencia de contar con mecanismos de 
emergencia para proteger la vida de las mujeres mientras la justicia actúa. 
Existen medidas de atención y albergues en algunas ciudades, pero son 
insuficientes. En muchas regiones no hay infraestructura ni presupuesto 
para garantizar seguridad, transporte o atención médica. En ocasiones, los 
recursos destinados a la protección de mujeres víctimas se devuelven al 
Estado por falta de ejecución. Aunque las organizaciones no podemos sus-



28

tituir la responsabilidad estatal, debemos tener fondos de emergencia que 
permitan salvar vidas mientras exigimos el cumplimiento de los derechos.

Un caso que ilustra este punto es el de Ovidia, una mujer que obtuvo me-
didas de protección en una comisaría de familia. Su agresor estaba en pri-
sión, pero continuaba amenazándola desde la cárcel. Durante meses se le 
negó una nueva medida con el argumento de que “ya estaba protegido su 
derecho”. Sin embargo, la Corte Constitucional reconoció que las amena-
zas no habían cesado y le otorgó una nueva protección. Cuando Ovidia re-
cibió la sentencia, dijo: “ya no tengo miedo”. Ese es el poder simbólico del 
derecho: reconocer a las mujeres como sujetas de derechos y devolverles 
la confianza en la justicia.

Colombia necesita una reforma profunda a la justicia. El presidente Gus-
tavo Petro convocó recientemente una comisión para estudiar esta posi-
bilidad, en la que participaron representantes de organizaciones sociales. 
Desde Humanas insistimos en que dicha reforma debe poner en el centro 
las violencias basadas en género y los derechos de las mujeres. Nuestro 
país enfrenta un sistema judicial antiguo que no responde a las nuevas 
formas de violencia —digital, simbólica, institucional— y que sigue repro-
duciendo desigualdades estructurales.

También debemos revisar críticamente el enfoque punitivista. No se trata 
de pedir penas desproporcionadas, sino de garantizar que la justicia sea 
verdaderamente restaurativa y centrada en las víctimas. Los modelos de 
justicia premial y los preacuerdos pueden ser herramientas útiles si se apli-
can con ese enfoque, siempre que la satisfacción y la reparación de las 
víctimas sean la prioridad.

Por último, es fundamental fortalecer los equipos interdisciplinarios, in-
corporar estándares internacionales de derechos humanos —como la CE-
DAW y la Convención de Belém do Pará— en las sentencias, y garantizar la 
participación activa de las mujeres en los procesos. No basta con transver-



29

salizar el enfoque de género: es necesaria una justicia especializada, con 
recursos, formación y voluntad política.

El poder simbólico del derecho es enorme. Cuando una jueza, un juez, una 
fiscal o una Comisaria le dice a una mujer “yo le creo”, esa frase tiene un 
peso transformador. La justicia debe ser pedagógica, reparadora y accesi-
ble. Nuestro reto, como sociedad, es lograr que todas las mujeres, sin im-
portar su condición o territorio, puedan vivir una vida libre de violencias y 
confiar en que la justicia está de su lado.

Existir y resistir6

Renata Jank Vivas Antonelli

Travesti de 28 años, Defensora Derechos Humanos, activista y 
profesional en Trabajo Social, con amplia experiencia en el desa-
rrollo de procesos sociales y comunitarios. Atacada, apasionada; 
mi trabajo se centra en el acompañamiento entre pares, el tra-
bajo en red y la incidencia política, social y comunitaria. Lideresa 
y Facilitadora de Procesos en Santamaría Fundación una organi-
zación trans de base comunitaria que desarrolla procesos para la 

exigibilidad de nuestros derechos como personas trans. 

Estar aquí no es solo una oportunidad para compartir nuestras experien-
cias, sino también un acto de reconocimiento entre procesos que han 
apostado, por muchos años, a transformar nuestras realidades. Hablo des-
de  Santamaría Fundación, una organización que trabaja de, para y con 
personas trans desde hace veinte años. Este año también celebramos
nuestro aniversario, y esa coincidencia con los veinte años de Humanas

6. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

exigibilidad de nuestros derechos como personas trans.



30

tiene un valor simbólico inmenso. Porque sostener un proceso organizati-
vo como el nuestro en un país como Colombia, y en una ciudad como Cali, 
es una tarea que implica coraje, amor y una resistencia inquebrantable.

Santamaría Fundación es, lamentablemente, una de las organizaciones 
más antiguas del país que trabaja por los derechos de las personas trans. 
Digo lamentablemente, porque no debería ser motivo de orgullo tener 
que resistir tanto tiempo frente a las prácticas de aniquilamiento que he-
mos enfrentado. Nuestra existencia ha sido una forma de resistencia fren-
te a la violencia, pero también frente a la indiferencia institucional y social. 
Durante todos estos años, hemos sufrido intentos de borramiento, de si-
lenciamiento y de estigmatización, incluso desde los mismos espacios que 
deberían protegernos. Y aun así, seguimos aquí, existiendo y resistiendo, 
con la convicción de que la memoria es una herramienta política y la vida 
una forma de lucha.

Traje conmigo algunos recortes de prensa, fragmentos de cómo los me-
dios de comunicación han narrado nuestras muertes y nuestras vidas. En 
los años ochenta y noventa, los titulares decían cosas como: “Esta guerra a 
travestis se vistió de mujer y lo mataron” o “Un loco le dio bala a las locas”. 
Cada palabra era una herida. Esos titulares son parte de la violencia estruc-
tural que hemos enfrentado, porque los medios también nos han matado 
simbólicamente: han ridiculizado nuestras identidades, nos han negado la 
humanidad y han convertido nuestro dolor en espectáculo. Esa pornomi-
seria mediática ha sido cómplice del exterminio, y todavía hoy seguimos 
luchando para cambiar la narrativa, para que se nos vea, se nos nombre y 
se nos respete.

Santamaría Fundación nació de una muerte. Nacimos del dolor y de la 
indignación que provocó la muerte de María Paula Santamaría, una mujer 
transformista que falleció en el Hospital Universitario del Valle por inasis-
tencia médica. No la atendieron. La dejaron morir, como a tantas otras. 
Sus compañeras, indignadas, decidieron que no podían permitir que eso 



31

se repitiera. Así nació nuestra organización: como un acto de amor, de me-
moria y de rebelión frente al olvido. Nosotras no somos una fundación reli-
giosa, aunque llevemos el nombre de María. Somos una organización pro-
fundamente política, que entiende el cuerpo como el primer territorio en 
disputa, como el primer lugar de resistencia frente a un sistema machista, 
patriarcal, clasista, racista y transfóbico.

Nuestro trabajo parte de un principio sencillo pero radical: somos una or-
ganización de, para y con personas trans. Esto significa que no hablamos 
por otras, sino desde nosotras mismas. Hemos aprendido a construir he-
rramientas propias, a desarrollar saberes prácticos que nos permitan acer-
carnos al acceso a la justicia, porque sabemos que el sistema legal no fue 
diseñado para protegernos. Nosotras hemos tenido que inventar nuestras 
rutas, crear nuestros mecanismos, traducir la ley a nuestra realidad coti-
diana. Y en ese proceso, hemos entendido que la transformación no solo 
ocurre en las instituciones, sino también en las cuerpas, en los lenguajes y 
en las formas de habitar el mundo.

Por eso decimos que somos una organización transfeminista. Porque en-
tendemos que el feminismo, históricamente, no siempre nos ha incluido. 
Durante décadas, la sujeta del feminismo fue concebida como una mujer 
blanca, de clase media y con educación formal. Las travestis no estábamos 
ahí. Hoy, estar aquí, hablando desde nuestras propias voces, es una ma-
nera de saldar una deuda histórica. Ser transfeministas significa recono-
cer nuestras corporalidades, nuestros lugares de enunciación y las formas 
particulares en que construimos nuestras identidades. Significa también 
reconocer que el feminismo sin las cuerpas travestis, sin las mujeres trans, 
sin las lesbianas, sin las trabajadoras sexuales, está incompleto. Nuestro 
transfeminismo nace de la calle, de la noche, del trabajo sexual, de los ba-
rrios populares, de los cuerpos que han sido negados pero que, a pesar de 
todo, siguen pariendo vida y esperanza.



32

Nosotras decimos que tenemos una lingüística semántica travesti. Y con 
eso queremos decir que hemos tenido que inventar nuestras propias pala-
bras para nombrar el mundo. Porque el lenguaje hegemónico no nos con-
templa, no nos reconoce, no nos nombra. Vivimos en una realidad que no 
fue pensada para nosotras, así que hemos tenido que crear otro mundo, 
otra gramática, otra manera de existir. Esa lingüística travesti se expresa 
en nuestros informes, en nuestras marchas, en nuestros cuerpos. No ha-
blamos desde la victimización, sino desde el análisis político de una reali-
dad que nos atraviesa. Nos han querido hacer creer que nuestras vidas son 
marginales, pero lo marginal es el sistema que nos niega.

En estos veinte años hemos construido muchas herramientas para resistir. 
Creamos el Observatorio Ciudadano Trans en 2010, el primero en América 
Latina creado por travestis, como respuesta al subregistro que nos ha bo-
rrado de las cifras oficiales. Para el Estado, seguimos sin existir: las estadís-
ticas son binarias —hombres y mujeres—, y en esa binariedad, las personas 
trans, los hombres trans y las personas no binarias desaparecen. Con el 
observatorio, comenzamos a documentar y registrar nuestras propias rea-
lidades. Hemos identificado 143 transfeminicidios entre 2005 y 2023. Solo 
este año, trece mujeres trans han sido asesinadas, dos hombres trans tam-
bién, y una persona trans se suicidó. Y sí, hablamos del suicidio como una 
forma de aniquilamiento institucional, porque cuando el Estado niega la 
atención en salud, cuando la sociedad expulsa, cuando la familia rechaza, 
también está matando.

De esos registros nacieron nuestras publicaciones: Memorias Travestis, Ru-
trans, Violencias. Cada una de ellas es una forma de construir conocimiento 
desde nuestras propias experiencias. Nos negamos a que solo se nos cuen-
te como cifras. Por eso en *Memorias Travestis* narramos quiénes eran las 
compañeras: sus sueños, sus risas, sus proyectos. Queremos recuperar la 
humanidad que los transfeminicidios intentan borrar. Hemos propuesto, 
además, un concepto clave: el de modalidades del transfeminicidio. No ha-



33

blamos solo de muertes físicas, sino también de muertes simbólicas, so-
ciales, institucionales. Cada vez que una compañera muere en un hospital 
porque no fue atendida, hablamos de un transfeminicidio institucional.

En nuestras calles, hemos pintado estrellas fucsias. Inspiradas en las estre-
llas amarillas que marcan los lugares donde alguien murió en un acciden-
te de tránsito, nosotras creamos una campaña de memoria y denuncia. 
Cada estrella fucsia marca el lugar donde una travesti o una mujer trans 
fue asesinada. Son pequeñas constelaciones de dolor y resistencia que ilu-
minan la ciudad de Cali y el Valle del Cauca. Caminar por esas calles es 
recorrer un mapa de ausencias, pero también de dignidades que no se 
borran. Es un ejercicio pedagógico para recordar que la memoria también 
es una forma de justicia.

Hemos sido insistentes en denunciar la responsabilidad institucional. En 
Colombia, dos mujeres trans han sido asesinadas por la Policía Nacional. 
Hemos documentado más de doscientos casos de violencia policial. He-
mos agotado todos los mecanismos internos, hemos acudido a instancias 
internacionales. El año pasado, la Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos reconoció la responsabilidad del Estado colombiano en el caso 
de Raiza Isabela Salazar, una mujer trans sobreviviente del conflicto arma-
do que esperó quince años para obtener una reparación simbólica. Murió 
sin recibir la reparación administrativa. El Estado, una vez más, llegó tarde. 
Y esa tardanza es también una forma de violencia.

Hoy contamos con una Casa Trans en Cali, un espacio para habitar, de-
nunciar y visibilizar las realidades de las mujeres trans. Allí trabajamos con 
las compañeras trabajadoras sexuales, que son el corazón de nuestra or-
ganización. Ellas han puesto el cuerpo en la calle, en la noche, frente a 
la violencia y el abandono estatal. Nosotras no solo acompañamos, sino 
que también formamos, generamos materiales pedagógicos, rutas ins-
titucionales y procesos de empoderamiento. Hemos construido capaci-
dades instaladas, tanto en las personas trans como en el Estado, porque 



34

creemos que la transformación no puede ser unilateral. Necesitamos que 
el Estado aprenda de nosotras, que entienda nuestras realidades y que 
actúe en consecuencia.

También hemos aprendido que las políticas públicas, por sí solas, no bas-
tan. Tenemos tres: nacional, departamental y local. Ninguna ha sido efec-
tiva. Las políticas sin línea de base, sin participación real del movimiento 
trans, se vuelven cajas vacías que alimentan el clientelismo y la corrupción. 
En Cali, la política pública LGBT se ha convertido en un botín burocrático, 
una herramienta para quienes, desde la comodidad cisgénero, adminis-
tran la diversidad como un negocio. Nosotras seguimos insistiendo, segui-
mos participando, seguimos presentando informes, porque la incidencia 
no se mide en logros inmediatos, sino en persistencia. Aun con las prue-
bas, las cifras y las denuncias, seguimos teniendo que convencer a los de-
más de que existimos. Pero lo hacemos, una y otra vez, porque es la única 
forma de que algo cambie.

Y finalmente, quiero decir que nuestra lucha empieza mucho antes de 
lo que se suele reconocer. Cuando hablamos de la agenda trans, no ha-
blamos de matrimonio igualitario o adopción: hablamos de vida, de sa-
lud, de educación, de trabajo, de reconocimiento. Hablamos del derecho 
más básico: el derecho a existir. Por eso seguimos en las calles, seguimos 
produciendo conocimiento, seguimos creando arte, memoria y esperanza. 
Porque existir, para nosotras, ya es resistir. 



35

Feminicidio en América Latina: hacia una justicia 
feminista7

Luz Patricia Mejía

Secretaria Técnica del MESECVI. Abogada con másteres en Dere-
cho Público (Universidad Carlos III de Madrid) y en Derecho Inter-
nacional y Comparado (George Washington University). Ha sido 
Relatora sobre los Derechos de las Mujeres, Comisionada y Presi-
denta de la CIDH, así como Directora de Consultoría Jurídica del 
Ministerio Público de Venezuela y Directora General de Servicios 
Jurídicos de la Defensoría del Pueblo de ese mismo país.

Comienzo esta intervención agradeciendo a la Corporación Humanas, a 
Adriana y a todas las compañeras feministas que han hecho posible este 
encuentro. Estar aquí, después de tantos años de camino compartido, es 
un gesto de memoria y compromiso. Cada espacio de diálogo sobre el 
feminicidio en nuestra región es también una oportunidad para recono-
cer cuánto hemos avanzado, cuánto hemos resistido y cuántos desafíos 
siguen marcando el horizonte de nuestra lucha por una justicia feminista.

Desde mi experiencia en el Mecanismo de Seguimiento de la Convención 
de Belém do Pará (MESECVI), estos años han sido una escuela de escucha, 
de aprendizaje colectivo y de construcción política. Recuerdo los prime-
ros debates del Comité de Expertas: largas jornadas donde buscábamos 
responder una pregunta que parecía simple, pero que implicaba una pro-
funda revisión de nuestras propias prácticas jurídicas y sociales: ¿por qué 
necesitábamos una Ley Modelo de Femicidio o Feminicidio si la mayoría 
de los países latinoamericanos ya contaban con normas penales que reco-
nocían este crimen? La respuesta fue tan evidente como urgente: porque

7. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

Jurídicos de la Defensoría del Pueblo de ese mismo país.



36

la impunidad seguía reinando, porque los Estados no investigaban ni juz-
gaban estos casos como lo que eran, y porque la violencia estructural con-
tra las mujeres continuaba siendo tratada como una excepción, no como 
un problema político de derechos humanos.

En aquellos años, en los que conmemorábamos los aniversarios de la Con-
vención de Belém do Pará, comprendimos que el feminicidio era mucho 
más que una figura penal: era el espejo donde se reflejaban las desigual-
dades históricas, el patriarcado institucionalizado, la violencia estatal y las 
omisiones que siguen costando vidas. Ya casi todos los países de la región 
habían verbalizado la existencia de este fenómeno —con distintos nom-
bres y matices—, pero las muertes violentas de mujeres seguían siendo 
tratadas como simples homicidios. Los fiscales llenaban formularios que 
no contemplaban la variable de género, y la pregunta sobre por qué una 
mujer moría por ser mujer parecía no tener cabida en la lógica judicial.

Desde el Comité de Expertas, decidimos entonces asumir el desafío políti-
co de crear una herramienta que no fuera solo un texto normativo, sino un 
marco ético y pedagógico. La Ley Modelo de Feminicidio/Femicidio debía 
servir como guía para comprender que la violencia no ocurre solo en el 
ámbito íntimo o doméstico. La muerte violenta de una mujer por razones 
de género también puede producirse en la calle, en el trabajo, en la es-
cuela, o incluso por la omisión de un Estado que no protege, no investiga 
o no sanciona. Por eso, en la definición de feminicidio incorporamos ex-
plícitamente el componente de responsabilidad estatal por acción o por 
omisión: porque un Estado que calla o que no actúa también es cómplice.

Recuerdo los debates intensos con compañeras expertas como Flor María 
Díaz, Mónica Maureira y tantas otras, sobre cómo incluir las distintas for-
mas de violencia que anteceden al feminicidio: la física, la psicológica, la 
sexual, la económica y la simbólica. Cada una de ellas forma parte de un 
continuum de violencias que, en su conjunto, construyen las condiciones 
para que la muerte violenta de las mujeres sea posible. Comprendimos 



37

también que la violencia se exacerba en contextos de emergencia, con-
flicto armado o desastres naturales, y que el derecho debía nombrar esas 
realidades para poder transformarlas.

Las cifras que analizábamos en el Comité eran alarmantes. Aunque die-
ciocho países ya habían tipificado el feminicidio o femicidio, las tasas de 
judicialización y condena eran mínimas. La impunidad era casi absoluta. Y 
detrás de esos números había causas estructurales: fiscales sin formación 
de género, presupuestos inferiores al uno por ciento para prevenir o san-
cionar la violencia, y un sistema de justicia que seguía reproduciendo los 
mismos estereotipos que debía erradicar. En el tercer informe hemisférico, 
calculamos que los Estados destinaban menos de dos dólares por mujer al 
año para políticas de igualdad, y apenas unos centavos para la prevención 
de la violencia. ¿Cómo hablar de justicia feminista cuando la vida de las 
mujeres no alcanza ni el valor de una moneda?

En las reuniones, traíamos ejemplos de países que intentaban avanzar. 
Guatemala, con su esfuerzo por llevar estadísticas de muertes violentas 
de mujeres; Chile, con su oficina especializada en la Corte Suprema; Ar-
gentina, con sus observatorios. Pero también constatábamos que muchas 
naciones ni siquiera sabían cuántas mujeres morían, ni bajo qué circuns-
tancias. Las cifras de mujeres desaparecidas, los cuerpos sin identificar, las 
víctimas trans o las niñas muertas por negación de aborto necesario eran 
un vacío que dolía. Y ese vacío no era solo estadístico: era moral y político.

Recuerdo vívidamente una discusión en el Comité que marcó un punto 
de inflexión. Nos preguntamos quiénes eran las mujeres protegidas por 
Belém do Pará. Fue un debate largo, necesario, y profundamente transfor-
mador. Decidimos que mujeres son todas las personas que se autodefinen 
como tales. Esa decisión permitió que más adelante la Corte Interameri-
cana reconociera, en el caso de Vicky Hernández, que la Convención pro-
tege también a las mujeres trans. No fue un gesto técnico, fue un acto de 
justicia y de reconocimiento. Comprendimos que el feminicidio también 



38

atraviesa a los cuerpos feminizados, a quienes el patriarcado castiga por 
desafiar el orden impuesto.

El trabajo en el Comité me ha mostrado que cada cifra encierra una his-
toria, y que cada historia es una denuncia. Detrás de los datos hay madres 
que buscan a sus hijas, hermanas que no se resignan, organizaciones que 
acompañan a las víctimas con una fuerza infinita. Ellas son el corazón de 
esta lucha, la razón por la que seguimos insistiendo. Porque la violencia 
feminicida no solo se mide en muertes, sino también en ausencias, en si-
lencios impuestos, en vidas rotas por la indiferencia estatal.

Pero también hay avances. Hoy la región cuenta con leyes más robustas, 
con fiscales y juezas que se atreven a nombrar la desigualdad estructural, 
y con movimientos de mujeres que no permiten retrocesos. La Ley Mo-
delo contribuyó a elevar el estándar de protección, a recordar que la jus-
ticia debe actuar con debida diligencia, y a dejar claro que el feminicidio 
no prescribe. También propuso innovaciones que fueron resistidas, como 
el reconocimiento del suicidio femicida y del femicidio por negación de 
aborto necesario. Esos debates siguen siendo difíciles, pero son parte de la 
historia que nos toca transformar.

El MESECVI siempre entendió que la lucha contra la violencia no termina 
en los tribunales. Por eso insistimos en la necesidad de leyes integrales 
que aborden la prevención, la protección, la atención, la investigación y la 
reparación. Las mujeres no solo necesitan justicia penal: necesitan repa-
ración simbólica, garantías de no repetición, oportunidades de vida. Cada 
proceso judicial debe convertirse también en una oportunidad de cambio 
cultural, institucional y político.

A lo largo de estos años, he aprendido que el patriarcado se reinventa, pero 
también lo hacen las mujeres. Donde antes había silencio, hoy hay voces. 
Donde antes había miedo, hoy hay redes. Donde antes se nos decía que la 
justicia era neutral, hoy sabemos que solo será justa si es feminista. Y eso 



39

implica repensar el derecho, mirar los procesos desde las historias concre-
tas, entender que no hay imparcialidad posible cuando se trata de des-
igualdad estructural.

Hablar del feminicidio en América Latina es hablar de dolor, pero también 
de esperanza. Cada nombre recuperado, cada sentencia dictada, cada ley 
aprobada, es una grieta en el muro de la impunidad. Y en esas grietas se 
cuela la luz. Porque la justicia feminista no es una utopía: es una práctica 
viva que crece en los tribunales, en las comunidades, en las calles, en las es-
cuelas y en los corazones de quienes creemos que otro mundo es posible.

Treinta años después de la adopción de Belém do Pará, sigo convencida 
de que esta convención fue y es una herramienta revolucionaria. Nos dio 
un lenguaje común, una brújula ética y un espacio político de sororidad re-
gional. Cada Estado que la ratificó asumió un compromiso que no puede 
limitarse al papel. Hoy más que nunca necesitamos que ese compromiso 
se traduzca en presupuestos, políticas, educación y justicia efectiva.

A veces me preguntan si no cansa, si no duele, si no desespera ver tanto 
retroceso. Y sí, duele. Pero también inspira. Porque he visto a mujeres que 
han perdido todo y aún así siguen luchando. He visto a sobrevivientes que 
convierten su testimonio en pedagogía, a juezas que dictan sentencias 
históricas, a jóvenes que salen a las calles con pañuelos morados y verdes, 
reclamando lo que les pertenece: la vida, la libertad y la dignidad.

Por eso sigo creyendo, con cada fibra de mi ser, que la justicia feminista 
es el único camino posible. No una justicia que castigue desde la vengan-
za, sino una justicia que repare, que escuche, que transforme. Una justicia 
que ponga la vida en el centro. Esa justicia que nace de la memoria, se 
alimenta de la resistencia y florece en el compromiso de las mujeres que 
no se rinden. Esa es la justicia que soñamos, y por la que seguiremos ca-
minando juntas.



40





42

	 Respuestas al Feminicidio - Experiencias de 
las organizaciones

Círculos de protección y redes de vida: experiencias 
feministas desde el Chocó8

Yessica Yulieth Robledo Valderrama

Trabajadora social y profesional de la Corporación Humanas. Es-
pecialista en procesos psicosociales, con experiencia en preven-
ción de violencias basadas en género y trabajo comunitario en 
defensa de los derechos de mujeres, niñas y niños.

Quiero comenzar agradeciendo a la Corporación Humanas por la invita-
ción y por la oportunidad de compartir este espacio con tantas mujeres 
que admiro y con las que hemos coincidido en distintos momentos de 
lucha. Estar aquí, hablando desde el Chocó, tiene un profundo significado. 
Hablar desde este territorio, tan atravesado por la desigualdad, la violencia, 
el racismo estructural y el abandono estatal, es también un acto de resis-
tencia. Soy Yessica Robledo, hago parte de la Corporación Humanas en el 
departamento de Chocó, y hoy quiero compartir algunas reflexiones sobre
lo que significa construir feminismo en un territorio que históricamente 
ha sido marginado, pero donde las mujeres nunca han dejado de organi-
zarse, de luchar y de sostener la vida.

En el Chocó, hablar de derechos de las mujeres es hablar de sobreviven-
cia. Es hablar de la posibilidad misma de existir en medio de contextos 
donde la guerra, la pobreza y el racismo se entrelazan para mantenernos 
al margen. Pero también es hablar de esperanza, de creatividad política, 

8. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

Panel 3.

defensa de los derechos de mujeres, niñas y niños.



43

de las formas en que las mujeres afrodescendientes e indígenas hemos 
construido, desde abajo, estrategias de cuidado y protección que sostie-
nen la vida cotidiana. Desde la Corporación Humanas, hemos trabajado 
para fortalecer las capacidades de las mujeres del Chocó, acompañarlas 
en sus procesos de exigibilidad de derechos, en la construcción de paz y 
en la defensa de sus territorios.

Nuestro trabajo en el departamento ha sido una escuela de aprendizaje 
permanente. Cada mujer con la que nos encontramos nos enseña algo 
nuevo sobre la dignidad, la resistencia y la esperanza. En cada comuni-
dad que visitamos, encontramos una historia distinta, pero un mismo hilo 
conductor: el deseo profundo de vivir en paz y con dignidad. Las mujeres 
del Chocó han resistido no solo a los actores armados, sino también a la 
exclusión institucional y a un Estado que ha sido históricamente ausente. 
Por eso, una de nuestras tareas principales ha sido acompañarlas en el for-
talecimiento de sus liderazgos, en la creación de espacios seguros y en la 
articulación de redes de apoyo y solidaridad.

Una de nuestras acciones ha sido el proyecto Observatorio de Feminici-
dios, por la protección, exigibilidad, empoderamiento y garantía del de-
recho humano a la vida de las mujeres en Colombia, que es una apuesta 
feminista que nació para proteger la vida de las mujeres, exigir derechos 
y fortalecer las capacidades del funcionariado para garantizar el derecho 
de las mujeres a una vida libre de violencias. A lo largo de este proceso se 
han acompañado a más de 30 mujeres cuyas vidas han estado en riesgo. 
Nuestra herramienta central han sido los Círculos de Protección, una me-
todología que surgió de las prácticas cotidianas de cuidado entre mujeres 
jóvenes —avisar dónde están, con quién, y si están seguras. Un Círculo de 
Protección es un espacio seguro y colectivo, construido entre una mujer 
en riesgo y personas de su confianza: amigas, vecinas o familiares. No sus-
tituye la obligación del Estado, pero representa una respuesta inmediata 
en contextos donde la institucionalidad no llega. Estos círculos identifican 
riesgos, acuerdan acciones concretas, fortalecen redes de apoyo y permi-



44

ten que las mujeres hablen sin miedo. Se construyen definiendo contactos 
de emergencia, palabras clave para pedir ayuda, acompañamiento a dili-
gencias legales y compromisos de seguimiento. En el Chocó, esta meto-
dología ha permitido que mujeres que se sentían solas encuentren fuerza 
en su comunidad, reactivando vínculos y fortaleciendo la sororidad como 
escudo contra el feminicidio.

Cuando hablamos de círculos de protección no solo nos referimos a estra-
tegias físicas o institucionales, sino a formas de acompañamiento comu-
nitario. Son espacios donde las mujeres se encuentran para hablar, para 
reconocerse, para compartir sus miedos y sus sueños. En esos círculos se 
tejen confianzas, se curan heridas, se recupera la palabra y se fortalece 
el sentido colectivo de pertenencia. El feminismo que se construye en el 
Chocó es profundamente comunitario, espiritual y ancestral, está marca-
do por el canto, por el tambor, por la memoria de las abuelas que resistie-
ron a la esclavitud y por las mujeres que hoy resisten a nuevas formas de 
intentos de dominación.

El trabajo de la Corporación Humanas en este territorio ha buscado preci-
samente eso: articular lo político y lo cotidiano, lo jurídico y lo simbólico, lo 
individual y lo colectivo. Hemos acompañado procesos de formación po-
lítica feminista, talleres de prevención de violencias basadas en género, 
ejercicios de memoria y encuentros intergeneracionales donde las jóvenes 
y las mayores dialogan sobre sus experiencias y construyen juntas nuevas 
formas de liderazgo. Estos espacios no son solo pedagógicos: son espacios 
sanadores. Porque en territorios donde la violencia ha dejado tantas mar-
cas, sanar también es una forma de hacer política.

Recuerdo especialmente un encuentro con mujeres de comunidades afro 
e indígenas en Quibdó. Hablaban de la importancia de la palabra y del 
silencio, de cómo el silencio también puede ser una forma de resistencia 
cuando la violencia acecha. Una de ellas dijo algo que me marcó profun-



45

damente: “nosotras no callamos porque no tengamos voz, callamos por-
que estamos esperando el momento de que nos escuchen de verdad.” 
Ese tipo de frases condensan toda la fuerza de las mujeres del Chocó, así 
como su sabiduría, su paciencia y su capacidad de esperar sin rendirse.

En los últimos años hemos trabajado también en procesos de incidencia 
política, buscando que las agendas de las mujeres chocoanas sean reco-
nocidas en los planes de desarrollo departamentales y municipales. He-
mos insistido en que no se puede hablar de paz ni de justicia sin incluir 
a las mujeres afrodescendientes, sin reconocer sus aportes, sus saberes y 
sus liderazgos. Gracias a esa insistencia, hoy las mujeres del Chocó tienen 
más espacios de interlocución con las autoridades locales y más herra-
mientas para exigir el cumplimiento de las políticas públicas. Aunque aún 
falta mucho, cada paso es un avance, cada reunión es una conquista.

Uno de los mayores desafíos ha sido enfrentar las violencias basadas en 
género, especialmente la violencia sexual, que sigue siendo una de las vio-
lencias más naturalizadas en las comunidades. Hemos trabajado en estra-
tegias de sensibilización y formación, adaptadas a los contextos culturales 
y lingüísticos del territorio. No se trata solo de hablar de violencia, sino de 
construir confianza para que las mujeres se sientan seguras al compar-
tir sus experiencias. En ese proceso, el acompañamiento psicojurídico y el 
trabajo comunitario son fundamentales. Hemos aprendido que la repara-
ción no siempre llega desde las instituciones: muchas veces, comienza en 
los propios territorios, cuando las mujeres se reconocen unas a otras y se 
acompañan en su sanación.

En este camino, las jóvenes han jugado un papel esencial. Son ellas quie-
nes están renovando las formas de liderazgo, quienes se apropian de las 
tecnologías, quienes construyen nuevos lenguajes para hablar de feminis-
mo, identidad y libertad. Verlas participar en los encuentros, tomar la pa-
labra, proponer proyectos, es una señal de que estamos sembrando bien. 



46

Porque el futuro del feminismo en el Chocó pasa por las nuevas genera-
ciones, por esas jóvenes que se atreven a cuestionar, a exigir y a imaginar 
un mundo distinto.

El feminismo chocoano es un feminismo del río, de la lluvia, del territorio. 
Es un feminismo que huele a selva, que canta, que reza, que abraza. Un 
feminismo que no se separa de la comunidad, que no habla solo de dere-
chos, sino también de espiritualidad, de memoria y de vida cotidiana. Y eso 
lo hace profundamente transformador. Porque en el Chocó, ser feminista 
no es solo una posición política: es una forma de sobrevivir, de cuidar, de 
persistir, de seguir creyendo que la vida vale la pena.

Recuerdo con mucha emoción las palabras de una lideresa de Istmina que 
una vez me dijo: “Aquí nadie nos regala nada, pero entre todas lo hemos 
aprendido todo.” Esa frase resume lo que somos: mujeres que aprenden 
juntas, que se acompañan, que se cuidan y que, pese a todo, siguen soñan-
do. Porque cuando las mujeres del Chocó se juntan, lo imposible se vuelve 
posible. Seguiremos tejiendo nuestros círculos de protección, nuestras re-
des de vida y nuestras memorias feministas. Seguiremos caminando jun-
tas, con alegría y con dignidad, porque como decimos siempre: mientras 
haya una mujer en pie, habrá esperanza.

Termino diciendo que proteger la vida de las mujeres es una responsabi-
lidad compartida. Los Círculos de Protección demuestran que las estra-
tegias comunitarias, cuando se articulan con las organizaciones sociales, 
las redes de mujeres y la institucionalidad, funcionan. Funcionan porque 
nacen de la experiencia, de la solidaridad y del reconocimiento de que nin-
guna mujer debería enfrentar sola la violencia basada en género y el riego 
del feminicidio. 

 



47

Salvaguardar la vida de las mujeres: Estrategias de 
la OFP para el cuidado, la protección, la defensa 
de los derechos y la dignidad de las mujeres en 
Magdalena Medio9

Karen Arias Pineda

Santandereana y feminista. Comunicadora social con dos maes-
trías en Comunicación (Desarrollo y Cambios Sociales; Comuni-
cación y Salud). Docente universitaria, investigadora y gestora de 
proyectos en la Organización Femenina Popular. Ha trabajado en 
comunicación para el desarrollo desde la defensa de los derechos 

de las mujeres, la salud, la inclusión y la participación ciudadana.

Quiero comenzar expresando mis felicitaciones a la Corporación Huma-
nas, celebrar sus veinte años de existencia es celebrar también la persis-
tencia de todas las mujeres y organizaciones que, pese a la adversidad, 
seguimos vivas, tejiendo resistencias y defendiendo la vida y atravesando 
procesos de construcción de paz. En tiempos tan difíciles, que una orga-
nización feminista logre darle una nueva vuelta al sol es un acto de espe-
ranza y de resistencia. Por eso me emociona tanto compartir este espacio
en nombre de la Organización Femenina Popular – OFP, una organización 
nacida en el corazón del Magdalena Medio, con más de cincuenta años de 
historia acompañando a las mujeres de nuestra región en su lucha por la 
dignidad, la justicia y la paz.

Hablo hoy no solo como Karen Arias, sino como una de las 2.700 mujeres 
que conformamos actualmente la OFP, una de las que cuando el conflic-
to armado atacó con más fuerza solamente fuimos 700. Hoy, gracias a la 

9. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

de las mujeres, la salud, la inclusión y la participación ciudadana.



48

fuerza colectiva, a la memoria compartida y al coraje de tantas mujeres, 
hemos logrado reconstruirnos, volver a tejer los lazos y recuperar el espa-
cio que nos arrebataron. Eso también es una forma de reparación: volver a 
encontrarnos, volver a creer, volver a vivir en comunidad. Traigo conmigo 
la energía de todas esas mujeres que me enviaron a este encuentro con 
su cariño y su confianza, y también el profundo afecto y admiración por 
nuestra directora nacional, Yolanda Becerra, una mujer que ha sido faro y 
fuerza en la defensa de la vida, del territorio y de la paz desde la dignidad.
 
La historia de la OFP está indisolublemente ligada a la historia del Mag-
dalena Medio y a la de Colombia misma. En un territorio atravesado por 
la violencia, la exclusión y la desigualdad, nosotras hemos construido es-
trategias feministas para salvaguardar la vida, proteger a las mujeres y 
acompañarlas en su derecho a vivir sin miedo. Como dice Yolanda Becerra, 
nuestras metodologías y estrategias para defender la vida son profunda-
mente políticas. No son simples mecanismos de atención: son apuestas 
que buscan transformar las estructuras de poder y reconstruir la confianza 
de las mujeres en sí mismas y en la posibilidad de una vida digna.

Nuestras estrategias se entrelazan porque entendemos que una sola he-
rramienta no basta para enfrentar un contexto tan complejo. Trabajamos 
desde lo individual, lo comunitario, las pedagogías colectivas y la gestión 
política que son dimensiones que dialogan, que se nutren entre sí y que 
conforman un entramado de cuidado, protección y dignidad. Una de nues-
tras estrategias comunitarias más queridas es la que hemos denominado 
Juntas nos Cuidamos, en la cual a través de las Carpas Púrpura llevamos el 
trabajo de la organización a territorios donde no existen Casas de la Mujer. 
Las carpas son un símbolo de cercanía y acción: allí acompañamos a mu-
jeres víctimas de violencia, brindamos atención psicojurídica, orientación y 
escucha. Con el tiempo, Carpas Púrpura se ha convertido en un espacio de 
encuentro y sanación, un tejido vivo que se adapta a las realidades de niñas, 
jóvenes, adultas y mayores. Hoy tenemos veinte carpas en funcionamiento.



49

Dentro de estas estrategias comunitarias también contamos con las ac-
ciones movilizadoras por medio de la cual se realizan acciones publicas 
masivas en las que se exclaman consignas para exigir respuestas de las 
autoridades competentes así como llamar la atención de las comunida-
des sobre su compromiso con los derechos humanos de las mujeres, así 
por ejemplo cada 25 de noviembre y 8 de marzo tomamos las calles de 
Barrancabermeja para visibilizar las violencias, pero también para celebrar 
la fuerza de las mujeres.

Ahora bien, estas exigencias que manifestamos en nuestras movilizacio-
nes también nos han permitido crear estrategias interinstitucionales y de 
juntanza de organizaciones, especialmente contamos con una Mesa Téc-
nica por la vida y la paz, De esa necesidad nació también la Mesa Técni-
ca por la Vida y la Paz, en la que hemos logrado diálogos entre distintas 
entidades del Estado (Fiscalía, Defensoría, Comisarías de Familia, entre 
otras) junto a las organizaciones sociales del territorio. En esa mesa con-
versamos, compartimos diagnósticos, identificamos vacíos y generamos 
boletines de monitoreo sobre la situación de las mujeres. Sabemos que 
no hay política pública posible sin información, y que muchas veces la 
data se construye puerta a puerta, caso por caso, con las manos y el cora-
zón de las lideresas.

Por otro lado, contamos con nuestra Casa Refugio Junta Nos Cuidamos, 
un espacio seguro y digno para mujeres en riesgo inminente. Su creación 
respondió a una necesidad urgente: muchas mujeres del Magdalena Me-
dio no encontraban refugio por las divisiones administrativas entre depar-
tamentos. Nuestra Casa Refugio tiene un carácter regional, lo que permite 
atender a mujeres de distintos municipios sin importar su procedencia. 
Allí garantizamos medidas de protección, acompañamiento psicosocial, 
atención jurídica y, sobre todo, afecto, porque en la OFP entendemos que 
proteger también es cuidar, y cuidar también es amar. Casa Refugio re-
coge la larga tradición de casas de acogida y protección, pero con una es-



50

tructura renovada, que combina la defensa de los derechos con la calidez 
humana que solo las mujeres sabemos ofrecer cuando nos acompaña-
mos de verdad.

En este trabajo de la OFP, la memoria ocupa un lugar central. Por eso crea-
mos el Museo de la Memoria y los Derechos Humanos de las Mujeres del 
Magdalena Medio, el primero en Colombia con enfoque de género y pers-
pectiva feminista popular. En su interior está el Centro de Documenta-
ción Esperanza Amarís, que conserva investigaciones sobre las violencias 
machistas y los crímenes cometidos contra las mujeres en el marco del 
conflicto armado. Recuerdo especialmente una investigación de los años 
2000 que reveló algo doloroso, pero necesario de reconocer: los principales 
perpetradores de violencia sexual y feminicida en la región fueron los para-
militares, seguidos por el ejército, la policía y la guerrilla. Esa verdad sigue 
siendo incómoda, pero es imprescindible nombrarla. Porque en territorios 
como el nuestro, la violencia no solo proviene del hogar: también viene de 
los grupos armados y, muchas veces, de las propias instituciones estatales. 
De allí la importancia de proteger con rigor la ubicación de la Casa Refu-
gio, pues muchas mujeres que llegan allí huyen de hombres armados, de 
policías o militares, de estructuras enteras que las han violentado.

Junto al museo, nació otra de nuestras estrategias de reparación colectiva: 
la emisora comunitaria La Moana, un espacio de comunicación feminista 
y popular que nos permite hacer pedagogía, memoria y acompañamiento 
a través de la palabra. Desde allí transmitimos el programa Onda Púrpura, 
una extensión sonora de nuestras Carpas Púrpura, donde compartimos 
información sobre rutas de atención, derechos, autocuidado y prevención. 
La Moana es una radio viva, donde la voz de las mujeres resuena con fuerza 
y ternura. Allí hablamos de lo que duele, pero también de lo que nos man-
tiene firmes. Porque la comunicación feminista también es una forma de 
sanar y de resistir.



51

Soy docente universitaria desde hace más de once años, y en las aulas 
también observo con preocupación los nuevos desafíos que enfrentamos. 
Veo cómo, en las generaciones más jóvenes, algunos hombres vuelven a 
reproducir prácticas y discursos que creíamos superados. Las mujeres jó-
venes, por su parte, se expresan y se relacionan de nuevas maneras, y ese 
choque cultural nos obliga a repensar nuestras estrategias pedagógicas. 
Por eso insisto: si la violencia no se detiene, nosotras tampoco podemos 
detenernos. Cada generación tiene que encontrar sus formas de resisten-
cia, y nosotras tenemos el deber de acompañarlas.



52





54

Feminicidio,  una tragedia evitable y  
adecuaciones judiciales necesarias10

Nombrar para transformar: reflexiones sobre el 
feminicidio11 

Patsilí Toledo Vásquez

Abogada y doctora en Derecho Público. Activista feminista, es-
pecialista en violencia de género, feminicidio y violencia sexual. 
Consultora para ONU Mujeres, OHCHR y UNODC. Primera chile-
na en el Comité CEDAW (2025-2028) y co-redactora de la Reco-

mendación General N.o 35.

Quiero comenzar agradeciendo profundamente esta invitación. Para mí es 
un honor estar hoy aquí con ustedes, después de escuchar intervenciones 
tan interesantes. Yo soy de Chile, ese país al final de Sudamérica que pare-
ce tan lejano, pero que en realidad tiene mucho en común con Colombia. 
Me emociona poder compartir algunas reflexiones y, como a veces ocurre 
cuando conversamos con alguien que nos ofrece una mirada externa, es-
pero que mis palabras sirvan como esa perspectiva distinta que nos permi-
te comprender mejor nuestras propias realidades.

En mi trabajo he acompañado durante muchos años casos de violencia 
contra las mujeres y, en particular, feminicidios o femicidios como los 
nombramos en Chile. Uno de ellos ocurrió hace precisamente 20 años: 
una niña de seis años, Javiera, fue asesinada por su padre en el contexto de 
violencia contra su madre. Yo fui la abogada de esa madre, Claudia, quien

10. Dia 2. 
11. Este texto está basado en la conferencia magistral de la autora en el Seminario Interna-
cional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar – Capitulo Chocó, llevado a cabo el 23 de septiembre de 2025 en Quibdó re-
alizado por la Corporación Humanas en alianza con la Universidad Tecnológica del Chocó. 
El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de inteligencia artificial.

mendación General N.o 35.

Panel 1.



55

había denunciado amenazas y también había buscado protección judicial, 
que efectivamente le dieron una vez estaban separados. Aun así, el siste-
ma permitió que el agresor mantuviera visitas con la hija. Fue en una de 
esas visitas cuando Claudia recogió a su hija que su expareja la agredió y 
acabó con la vida de Javiera. Desde entonces, el 19 de diciembre – día de 
su muerte – es el Día Nacional contra el Femicidio en Chile. Nombrar este 
crimen como femicidio fue una decisión política y simbólica: una forma de 
reconocer que la violencia que terminó con la vida de Javiera estaba enrai-
zada en la violencia estructural contra las mujeres. Nombrar nos permitió 
hacer visible lo que antes era negado o silenciado.

Nombrar ha sido siempre una herramienta poderosa del feminismo. Hace 
un siglo no hablábamos de ‘acoso sexual’ ni de ‘violencia doméstica’. Hoy 
sí lo hacemos, porque las palabras nos permiten reconocer realidades que 
siempre existieron pero que antes no tenían nombre. También hablamos 
de ciberacoso o de violencia digital, porque el lenguaje evoluciona con 
las formas en que la violencia se manifiesta. Nombrar, entonces, es trans-
formar. Pero también sé que nombrar tiene límites: no basta con decir 
‘violencia contra las mujeres’ si seguimos pensando que se trata solo de 
un problema de las mujeres. No lo es. Nos afecta a toda la sociedad. Y por 
eso no puede recaer solo sobre nosotras la responsabilidad de enfrentarlo 
o resolverlo.

También, es importante mencionar que, en América Latina, las poblacio-
nes afrodescendientes e indígenas son desproporcionadamente afecta-
das por la violencia extrema. Las desigualdades históricas, el racismo, la 
pobreza y los contextos de violencia armada amplifican los riesgos. Cuan-
do una sociedad normaliza la violencia – sea la armada, la sexual o la do-
méstica –, está creando el terreno para que otras violencias florezcan. Las 
violencias están conectadas; nunca son hechos aislados.

Por otro lado, en Chile, como en tantos países, la mayoría de los agresores 
son hombres. No podemos esperar que solo las mujeres busquen ayuda, 



56

denuncien o se defiendan. También debemos preguntarnos qué interven-
ciones hacemos con los hombres que ejercen violencia. Recuerdo un caso 
reciente: hace un año un hombre condenado en Chile por violencia extre-
ma contra su pareja de ese momento fue dejado en libertad bajo fianza 
teniendo en cuenta que la investigación no había considerado la forma de 
violencia que había ejercido contra su expareja, al momento de la condena 
el ya se había mudado a Argentina al no tener antecedentes penales en su 
contra. Estando en Argentina estableció una nueva relación sentimental 
con una mujer a quien asesinó aun estando investigado por violencia con-
tra otra mujer en Chile. En este caso, las mujeres habían hecho todo lo que 
debían hacer: denunciar, separarse, buscar protección. Pero el sistema no 
intervino con él. Nadie evaluó el riesgo que representaba, nadie lo acompa-
ñó, nadie ejerció ningún tipo de control. ¿Cuántas veces seguimos viendo 
esto? Casos donde las mujeres hacen todo bien, y aun así el sistema falla.

Por eso creo que cuando hablamos de medidas de protección, no podemos 
centrarnos solo en las mujeres. Debemos también evaluar el riesgo que re-
presentan los hombres violentos. No basta con saber si una mujer está en 
peligro; debemos entender quién genera ese peligro. Y debemos diseñar 
respuestas que actúen sobre ese factor, que involucren a las comunidades. 
Y es por esto que también agradezco que en este espacio académico este-
mos mujeres, pero también muchos hombres de diferentes edades.

También es fundamental saber cómo nombramos lo que ocurre, yo por 
ejemplo he visto cómo el lenguaje utilizado por los medios de comuni-
cación puede ayudar cuando se hace bien, pero cuando no puede hacer 
mucho daño. Durante años se hablaba de ‘crímenes pasionales’, como si 
la pasión justificara el asesinato. Decir ‘la mató porque lo había dejado’ no 
es una explicación, es una legitimación del poder masculino sobre las mu-
jeres. Por eso insisto tanto en cómo nombramos. Llamar a las cosas por su 
nombre es esencial, pero también lo es narrarlas con dignidad, sin justifi-
car al agresor ni revictimizar a las mujeres.



57

Desde hace más de veinte años, en América Latina contamos los casos 
de femicidio y feminicidio. Contar es una forma de reconocer, de visibi-
lizar, de exigir respuestas. Los datos no bastan por sí solos, pero son una 
herramienta para diseñar políticas públicas, prevenir y garantizar justicia. 
En muchos países, como Colombia o Chile, los femicidios están tipificados 
como delitos específicos, autónomos y diferenciados del homicidio, lo que 
ha permitido reconocer su carácter estructural. Sin embargo, la crimina-
lización por sí sola no basta. Si el sistema judicial no investiga adecuada-
mente, la impunidad sigue reproduciendo la violencia.

He aprendido que las respuestas más valiosas son aquellas que involucran 
a las comunidades. Asi por ejemplo he conocido la herramienta implemen-
tada por la Corporación Humanas que han denominado como ‘círculos de 
protección’ que realmente son un ejemplo valioso e inspirador pues cuan-
do entendemos que la violencia contra las mujeres no es un asunto priva-
do, sino social, todos y todas debemos ser parte de la respuesta: las vecinas, 
las compañeras de trabajo, las amigas y los amigos. No basta con esperar 
que las instituciones actúen; debemos activar redes de cuidado, de acom-
pañamiento, de alerta. Pero también debemos preguntarnos qué círculos 
necesitan los hombres que ejercen violencia. No son seres ajenos a nues-
tras vidas; son vecinos, compañeros, familiares. Y si no pensamos cómo in-
tervenir con ellos, no lograremos erradicar la violencia. Es un trabajo que 
comienza en la escuela, en la universidad, en los espacios cotidianos.

Hay algo más que considero crucial: aprender de los casos. En algunos 
países se hacen revisiones de femicidios o estudios de casos, procesos que 
analizan qué falló en cada caso para evitar que se repita. No se trata de 
buscar culpables, sino de identificar oportunidades de mejora. ¿Qué pudo 
haber hecho mejor el sistema de salud? ¿Qué señales vio o no vio la es-
cuela? ¿Qué información tenían los servicios sociales o las comunidades 
religiosas? Estas revisiones, cuando se hacen con la participación de fa-
miliares y comunidades, pueden ser profundamente transformadoras. No 
solo generan aprendizaje institucional, sino también reparación simbólica.



58

He trabajado con grupos de familiares de víctimas de femicidio, y he 
aprendido mucho de ellos. Las familias no solo sufren la pérdida, también 
acumulan un conocimiento invaluable sobre lo que el Estado no vio, sobre 
lo que podría haberse hecho. Escucharlas es esencial. A veces también los 
familiares de los victimarios tienen algo que aportar: son parte del entra-
mado social afectado por la violencia y, en muchos casos, quieren contri-
buir para que otros no vivan el mismo dolor.

En definitiva, estoy convencida de que el femicidio no es un problema indi-
vidual, sino social. Cada caso nos deja una huella, una lección, una respon-
sabilidad colectiva. No podemos resignarnos a pensar que es inevitable. 
Podemos, y debemos, aprender, transformar y prevenir. Porque nombrar, 
escuchar y actuar son también formas de justicia.

La justicia especializada en Guatemala: avances, 
desafíos y persistencias feministas12

Paula Barrios

Abogada guatemalteca, directora de Mujeres Transformando el 
Mundo. Defensora de derechos humanos, con más de 30 años 
de trayectoria en violencia contra las mujeres, diversidad sexual y 
VIH. Ha liderado casos emblemáticos como el Caso Sepur Zarco 

y el de las niñas del Hogar Seguro Virgen de la Asunción.

Quiero comenzar expresando mi enorme gratitud a la Corporación Hu-
manas por esta invitación y por estos veinte años de trabajo comprometi-
do, valiente y profundamente transformador. Estar aquí, en esta celebra-
ción, me llena de emoción y de memoria. Desde Mujeres Transformando

12. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar realizado en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado por la 
Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con apoyo de 
inteligencia artificial.

y el de las niñas del hogar Seguro Virgen de la Asunción.



59

el Mundo, traigo no solo un reconocimiento, sino también un agradeci-
miento profundo a las compañeras con quienes hemos compartido más 
de una década de luchas, alianzas y aprendizajes. Corporación Humanas 
ha estado presente en momentos cruciales, acompañando nuestros pa-
sos en el caso Sepur Zarco, en el Hogar Virgen de la Asunción, y en tantos 
otros caminos donde juntas hemos intentado construir justicia feminista 
en medio de un sistema que muchas veces parece negarla.

Hablar de la experiencia guatemalteca en la justicia especializada para las 
mujeres es, al mismo tiempo, hablar de avances concretos y de profun-
das frustraciones. En 2008, Guatemala aprobó la Ley contra el Femicidio y 
otras formas de Violencia contra la Mujer, una norma pionera que abrió un 
espacio legal y político para reconocer la muerte violenta de mujeres como 
un crimen basado en las relaciones desiguales de poder entre hombres y 
mujeres. La ley tipificó varios delitos: el femicidio, la violencia física, sexual 
y psicológica, entre otros. Para nosotras, como organización feminista, esta 
ley fue una conquista y una herramienta que nos permitió encuadrar casos 
que antes quedaban impunes. Nos permitió llevar a los tribunales hechos 
de acoso y hostigamiento sexual, incluso cuando no existía tipificación es-
pecífica, y nos dio la posibilidad de exigir reparación digna para las víctimas. 
 
Pero no queríamos una reparación entendida solo como una cifra o un 
monto económico. Desde Mujeres Transformando el Mundo impulsamos 
el concepto de reparación transformadora, basado en los principios del 
Derecho Internacional Humanitario: la satisfacción, la rehabilitación, la 
dignificación, la garantía de no repetición y la indemnización. Esta repa-
ración busca restituir la vida, no solo compensar el daño. Es un llamado al 
Estado para que se involucre en sanar las heridas y transformar las estruc-
turas que las produjeron. Por eso, cada caso, cada sentencia, cada acom-
pañamiento debe ser también un acto político y una pedagogía social.

Recuerdo cuando comenzamos a trabajar con el protocolo de atención 
que acompañaba esta ley. Establecía lineamientos claros: equipos multi-



60

disciplinarios, atención psicológica y legal, el uso de la cámara Gesell para 
evitar la revictimización de las mujeres, y la posibilidad de que las víctimas 
dieran su testimonio en prueba anticipada, garantizando así que no tu-
vieran que repetir una y otra vez su historia frente a distintos funcionarios. 
La ley también integró diversas instituciones: el Ministerio Público, con su 
Fiscalía Especializada contra el Femicidio; la Corte Suprema de Justicia, 
con la creación de los juzgados especializados; y los Centros de Apoyo 
Integral para las Mujeres (los CAIMUS), espacios que hoy siguen siendo 
una conquista feminista sostenida, en parte, por el trabajo constante de 
las organizaciones.

Sin embargo, la realidad no tardó en mostrarnos sus límites. En el papel, 
el modelo era ejemplar: fiscalías especializadas, juzgados, tribunales, salas 
de apelaciones, una ruta clara para garantizar el acceso a la justicia. Pero 
en la práctica, las brechas persistieron. La fiscalía contra el femicidio, por 
ejemplo, se concentró en la capital, dejando sin cobertura a la mayoría de 
los departamentos. Las mujeres de las áreas rurales, indígenas y empobre-
cidas seguían enfrentándose a un sistema lejano, lento y muchas veces 
hostil. Los primeros años fueron de esperanza: fiscales y jueces motivados, 
con formación en género, con exámenes y méritos académicos. Pero poco 
a poco, esa mística fue reemplazada por la indiferencia. Hoy, lamentable-
mente, muchos de los jueces que llegan a los tribunales especializados lo 
hacen por sanción, no por convicción. La justicia feminista no puede cons-
truirse desde el castigo burocrático.

En 2010, estos juzgados conocían más de 700 casos de femicidio. Hoy son 
229. A simple vista podría parecer un avance, pero la realidad es más com-
pleja. La reducción de casos no significa menos violencia, sino menos de-
nuncias, más desistimiento, más miedo. Apenas el 10 % de los casos llega a 
juicio, el 5 % obtiene sentencia, y solo el 1 % logra reparación. La impunidad 
no solo persiste: se ha institucionalizado. Y detrás de esos números están 
los cuerpos de las mujeres, las familias que no encuentran justicia, los ex-
pedientes que se archivan sin respuesta.



61

Los gobiernos anteriores desmantelaron estructuras enteras. Se eliminó la 
oficina encargada de supervisar los juzgados especializados. Sin supervi-
sión, sin seguimiento, sin evaluación, la justicia se volvió un laberinto don-
de las mujeres entran, pero pocas logran salir con una respuesta digna. El 
modelo del MAIMI —ese espacio que debía reunir en un mismo lugar al 
Ministerio Público, médicos forenses, juzgados y policía— se convirtió en 
un edificio colapsado por la ineficacia. Las mujeres llegan allí buscando 
ayuda y pueden pasar hasta tres días esperando una atención que nunca 
llega. En lugar de protección, encuentran desesperanza.

A esto se suma una paradoja dolorosa: los espacios físicos donde deberían 
ser protegidas son peligrosos. El MAIMI, por ejemplo, está ubicado en una 
zona de alto riesgo en la ciudad de Guatemala, sin iluminación, sin par-
queo, sin condiciones mínimas de seguridad. Hemos denunciado una y 
otra vez que el lugar donde las mujeres buscan amparo es, en realidad, un 
espacio inseguro. ¿Qué mensaje envía un Estado que coloca sus centros 
de justicia en las zonas más violentas?

A pesar de todo, las organizaciones seguimos sosteniendo el sistema. Mu-
jeres Transformando el Mundo, junto con otras organizaciones que inte-
gramos la Coordinadora Nacional para Prevenir y Sancionar la Violencia 
Intrafamiliar y contra la Mujer (CONAPREVI), seguimos siendo el sostén 
moral, político y técnico de estos espacios. Participamos en las comisiones 
de trabajo para la prevención y la atención de la violencia, vigilamos el cum-
plimiento del protocolo, y acompañamos a las víctimas desde una pers-
pectiva integral: psicológica, social, legal y política. Hemos insistido en que 
las organizaciones especializadas —las que formamos, las que compren-
demos el feminismo en su práctica cotidiana— sean quienes acompañen 
a las víctimas, porque no basta con funcionarios públicos, y menos cuando 
muchos no tienen formación en género o reproducen actitudes machistas.

Uno de los ejemplos que más me ha marcado es el caso de Chelsey, una 
niña asesinada y calcinada. En su memoria, impulsamos una medida de 



62

reparación transformadora: un mural y una escultura en su comunidad, 
acompañados de un compromiso institucional. Cada año, la Oficina Mu-
nicipal de la Mujer realiza un homenaje a Chelsey, recordando quién fue, 
para que no se repita su historia. Esas acciones simbólicas son fundamen-
tales. Son semillas de memoria y resistencia. La justicia también se cons-
truye en los espacios de lo simbólico, en los lugares donde las comunida-
des aprenden a decir ‘nunca más’.

Sabemos que el cambio estructural no se logra solo con leyes. Por eso, des-
de MTM hemos apostado también a la formación constante. Con apoyo de 
distintas agencias, hemos desarrollado procesos educativos para que las 
adolescentes y jóvenes víctimas puedan transitar de víctimas a sobrevi-
vientes, y de sobrevivientes a sujetas de derecho. Ese tránsito es largo, pero 
es el corazón de nuestro trabajo: acompañar, formar, fortalecer. Una aten-
ción psicológica aislada no basta. Se trata de construir procesos colectivos, 
de resignificar el dolor, de dar herramientas para que las mujeres retomen 
sus proyectos de vida.

Hoy, además, hemos incorporado el empoderamiento económico como 
parte del acompañamiento integral. Lo aprendí hace muchos años, cuan-
do fundé el primer albergue para mujeres en Guatemala: una mujer no 
puede salir del ciclo de violencia si no tiene autonomía económica. Pero 
no se trata de proyectos pequeños o simbólicos. No es suficiente con ta-
lleres de bisutería o artesanía. Necesitamos programas sostenibles, acti-
vidades que realmente inserten a las mujeres en el mercado productivo, 
que les den independencia real y duradera. Sin esa dimensión, la justicia 
se queda a medio camino.

En Guatemala hemos avanzado, sí, especialmente en el ámbito penal. 
Pero aún no hemos encontrado la respuesta que soñamos. La justicia es-
pecializada ha sido un paso importante, pero también una advertencia: no 
basta con crear estructuras, si no se transforman las mentalidades. Segui-
mos enfrentando un sistema patriarcal que resiste, que se adapta, que se 



63

protege a sí mismo. Por eso seguimos insistiendo en que la lucha contra 
la violencia de género no puede depender únicamente del derecho penal. 
Debe ser una política integral, sostenida, feminista.

Y aunque los desafíos son grandes, la lucha no se detiene. Cada mujer que 
se atreve a denunciar, cada comunidad que acompaña, cada fiscal o jueza 
que actúa con convicción, cada mural, cada palabra dicha con valentía, es 
una victoria. Porque la justicia feminista no es solo una aspiración jurídica: 
es una práctica de esperanza. Es la persistencia de creer, incluso en los días 
más oscuros, que otro país es posible. Que la vida de las mujeres vale, y que 
seguiremos defendiéndola, una y otra vez.

Diez años de la Ley Rosa Elvira Cely: avances, retos 
y esperanzas en la justicia para las mujeres.13

Isabel Agatón Santander

Jurista, escritora y poeta feminista colombiana. Directora de CI-
JUSTICIA. Promotora de la Ley Rosa Elvira y parte de la comisión 
redactora de la Ley 1257 de 2008. Docente universitaria y autora 
de investigaciones, ensayos y obras literarias sobre justicia de gé-

nero y feminicidio.

Agradezco profundamente a Adriana Benjumea y a todas las integrantes 
de la Corporación Humanas por invitarme a este espacio en el que cele-
bramos dos décadas de una organización que ha sido pilar fundamental 
en la defensa de los derechos de las mujeres, la construcción de paz y la 
transformación del derecho desde una mirada feminista. Me siento honra-

13. Este texto está basado en la ponencia oral expuesta por la autora en el Seminario Inter-
nacional Violencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia que el Estado no ha 
podido frenar llevado a cabo en Bogotá los días 25 y 26 de septiembre de 2025 realizado 
por la Corporación Humanas. El proceso de transcripción de la ponencia se realizó con 
apoyo de inteligencia artificial.

nero y feminicidio.



64

da de compartir estas reflexiones sobre los diez años de la Ley Rosa Elvira 
Cely, una ley nacida del dolor, pero también del poder transformador del 
movimiento de mujeres, del eco de nuestras voces que se negaron a acep-
tar la impunidad y el silencio.

La promulgación de la Ley 1761 de 2015, conocida como Ley Rosa Elvira 
Cely, fue una respuesta colectiva a una historia de impunidad y silencios. 
Nació del esfuerzo de las organizaciones de mujeres, de la presión del mo-
vimiento feminista, de la indignación ante los crímenes contra las mujeres 
que quedaban ocultos bajo el término genérico de “homicidio”. El nombre 
de Rosa Elvira Cely, una mujer trabajadora, madre, estudiante, se convirtió 
en un símbolo de la lucha por nombrar y visibilizar la violencia más extre-
ma que sufrimos las mujeres por el hecho de serlo.

Diez años después de su entrada en vigencia, esta ley representa no solo 
un avance jurídico sino también un cambio simbólico. La Corte Constitu-
cional, en las sentencias C-297 y C-539 de 2016, reconoció que el tipo penal 
de feminicidio había transformado la manera en que el derecho se aproxi-
maba a la violencia contra las mujeres. Por primera vez, el Estado colom-
biano reconoció que esta violencia no era un hecho aislado ni producto del 
azar, sino el resultado de una estructura patriarcal, económica y cultural 
que oprime, subordina y deshumaniza a las mujeres.

La Corte fue más allá al establecer que el feminicidio no solo protege el 
derecho a la vida, sino también los derechos fundamentales a la igualdad 
y a la no discriminación. Este reconocimiento fue un hito para el derecho 
penal colombiano, que tradicionalmente había invisibilizado las causas es-
tructurales de la violencia contra las mujeres. Al reconocer que el femini-
cidio atenta contra la igualdad, la Corte dio un paso crucial para entender 
que la violencia no se limita al acto físico, sino que responde a una cons-
trucción histórica de poder que niega a las mujeres su condición de suje-
tas de derechos.



65

El tipo penal permitió, además, incorporar de manera más efectiva el en-
foque de género en la justicia penal. Significó un cambio de paradigma 
que obligó a fiscales, jueces y operadores judiciales a mirar con lentes de 
género cada caso, a comprender las causas profundas de la violencia y a 
reconocer los contextos sociales, económicos y culturales que la reprodu-
cen. Dejó de ser posible entender el asesinato de una mujer como un sim-
ple homicidio: se trata de un crimen de poder, de control y de dominación 
que tiene raíces históricas.

El feminicidio se convirtió también en una herramienta pedagógica y pre-
ventiva. Como señaló la Corte Interamericana en el caso Campo Algodo-
nero contra México, la tipificación de este delito envía un mensaje de cero 
tolerancia y de obligación estatal de prevenir, investigar y sancionar con la 
debida diligencia. Este principio se ha vuelto un referente indispensable 
en la región latinoamericana y ha inspirado reformas legislativas y juris-
prudenciales que reconocen la violencia feminicida como un problema 
estructural de los Estados.

Sin embargo, la creación del tipo penal no fue suficiente por sí sola. Re-
quirió del compromiso de las organizaciones sociales y del movimiento de 
mujeres para traducirlo en práctica, para acompañar a las víctimas y para 
exigir que la justicia dejara de ser ciega ante las desigualdades estructu-
rales. La Corporación Humanas, entre muchas otras, ha desempeñado un 
papel clave en ese proceso: acompañando casos, formando funcionarias y 
funcionarios, y llevando el debate sobre la justicia de género a los estrados 
judiciales y a los espacios públicos.

Un caso emblemático que marcó un punto de inflexión fue el de Yuliana 
Samboní. Por primera vez, la justicia reconoció que las niñas también son 
víctimas de la violencia feminicida, que la infancia no las protege del pa-
triarcado y que las desigualdades de clase, etnia y territorio se entrecruzan 
con la violencia de género. Este caso reveló que las violencias no operan de 
manera aislada, sino que se alimentan de un sistema de exclusión múlti-



66

ple. Logramos visibilizar que las niñas y las adolescentes pobres, desplaza-
das y racializadas están en un riesgo mayor de ser víctimas de feminicidio.

Asimismo, el feminicidio permitió incorporar nuevas categorías y concep-
tos al debate jurídico y social. Empezamos a hablar del “riesgo de femi-
nicidio” como una obligación estatal de prevención; de las “hijas e hijos 
de las víctimas” como sujetos de derechos; y de la “violencia vicaria”, que 
ocurre cuando el agresor utiliza a los hijos e hijas para causar dolor a las 
madres. Estas discusiones, que antes parecían lejanas, hoy son parte del 
lenguaje de la justicia y de la política pública. La Ley 2305 de 2025, que 
establece medidas de apoyo a hijas e hijos de víctimas de feminicidio, 
representa un avance en la comprensión integral del daño causado por la 
violencia patriarcal.

La responsabilidad del Estado en la prevención de estas violencias tam-
bién se ha hecho más visible. En 2023, una sentencia histórica condenó al 
Estado colombiano por su actuación negligente frente al feminicidio de 
Rosa Elvira Cely. La justicia reconoció que el Estado falló en su deber de 
protección y que su omisión permitió que la violencia ocurriera. Este fallo 
nos recordó que la justicia penal no basta: la responsabilidad del Estado es 
integral y debe manifestarse en políticas efectivas de prevención, atención 
y reparación. La memoria de Rosa Elvira debe seguir siendo un llamado a 
la acción estatal.

Diez años después, los desafíos son aún enormes. Persisten los prejuicios, 
la falta de formación judicial y los sesgos patriarcales que siguen impi-
diendo la correcta aplicación del tipo penal. Muchos casos de feminicidio 
se siguen investigando como homicidios comunes. La Corte Suprema de 
Justicia, en su sentencia de abril de 2024, fue clara al afirmar que no se 
requiere la existencia de un ciclo previo de violencia para que haya femi-
nicidio: basta con probar el móvil de género o la condición de ser mujer 
o persona trans. Sin embargo, esta claridad jurídica aún no se traduce en 
práctica cotidiana.



67

Otro de los grandes retos está en la reparación integral. Los incidentes 
de reparación, que deberían garantizar justicia a las víctimas sobrevivien-
tes o a las familias de las mujeres asesinadas, terminan siendo ineficaces. 
Los agresores se declaran insolventes o carecen de bienes, y el Estado no 
asume la reparación de manera subsidiaria. Esta situación perpetúa la im-
punidad económica y simbólica. Es urgente repensar los mecanismos de 
reparación desde una perspectiva feminista que reconozca el impacto in-
dividual, familiar y colectivo del feminicidio, y que asuma la responsabili-
dad estatal cuando la justicia ordinaria no responde.

Del mismo modo, debemos fortalecer la prevención frente a la violencia 
vicaria. No podemos permitir que los cuerpos y las vidas de las hijas e hijos 
se conviertan en instrumentos de venganza patriarcal. El Estado tiene la 
obligación de actuar con rapidez y contundencia ante cualquier indicio de 
riesgo. La Ley 2126 de 2022 dio pasos en esa dirección, pero su aplicación 
aún es débil y requiere de voluntad política y de recursos institucionales.

Hay una relación que debemos mirar con detenimiento: la que existe en-
tre la desaparición de mujeres, adolescentes y niñas, y el feminicidio. Mu-
chos casos de feminicidio son precedidos por desapariciones que no se 
investigan de manera oportuna. Si el Estado actuara con celeridad ante 
las denuncias, muchas mujeres podrían ser encontradas con vida. Las ci-
fras son alarmantes: en 2024 se reportaron más de 4.000 desapariciones 
de mujeres en Colombia, de las cuales más de mil correspondían a niñas y 
adolescentes. Cada cifra encierra una historia, un rostro y una familia que 
espera respuestas. El Estado no puede seguir permitiendo que la falta de 
diligencia sea una forma más de violencia institucional.

El feminicidio no solo destruye vidas, sino que intenta aniquilar memorias, 
comunidades y esperanzas. Sin embargo, las mujeres hemos aprendido a 
convertir el dolor en palabra, la rabia en resistencia y la injusticia en acción 
colectiva. Hemos transformado el duelo en lucha y la memoria en semilla 
de cambio. Por eso sigo convencida de que el derecho, asumido desde 



68

una mirada crítica y feminista, puede ser una herramienta emancipadora. 
No se trata de renunciar al derecho, sino de transformarlo, de apropiárnos-
lo como lenguaje de justicia y de vida.

Hoy, al mirar estos diez años, reafirmo la convicción de que el feminicidio 
no es solo una categoría penal, sino una denuncia política contra un orden 
que sigue considerando prescindibles nuestras vidas. Cada avance logra-
do —en la ley, en la jurisprudencia, en la conciencia social— ha sido fruto 
de la persistencia del movimiento de mujeres, de las víctimas que no calla-
ron, y de las organizaciones que como Humanas han acompañado con co-
herencia y coraje esta lucha. Falta mucho, pero hemos abierto un camino 
que ya no tiene regreso: el camino de la justicia feminista, de la dignidad y 
de la vida plena para todas.

 



69

Anexos

1.	 Nota conceptual del seminario 

Las violencias contra las mujeres son una violación a los derechos huma-
nos de graves dimensiones, que obstaculizan y perpetúan las exclusiones 
históricas padecidas por ellas. Así lo ha reconocido la Convención Intera-
mericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra las Mu-
jeres (Convención de Belem do Pará), al señalar en su preámbulo que “la 
violencia contra la mujer constituye una violación a los derechos humanos 
y las libertades fundamentales, y limita total o parcialmente el reconoci-
miento, goce y ejercicio de tales derechos y libertades”.

Por su parte, la Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de 
Discriminación contra las Mujeres (CEDAW, por sus siglas en inglés) es el 
tratado internacional creado por las Naciones Unidas que reconoce que 
todas las formas de discriminación contra las mujeres deben ser elimina-
das. Para ello, exige a los Estados parte que adopten medidas eficaces y 
certeras para lograr este propósito (ONU, 1979, art. 2). Según la CEDAW, “la 
expresión ‘discriminación contra la mujer’ denotará toda distinción, exclu-
sión o restricción basada en el sexo que tenga por objeto o resultado me-
noscabar o anular el reconocimiento, goce o ejercicio por la mujer de los 
derechos humanos y las libertades fundamentales”. 

Entendiendo la violencia contra las mujeres como la máxima expresión de 
la discriminación y la desigualdad de las relaciones de poder entre hombres 
y mujeres, y la fehaciente violación a los derechos humanos que ello repre-
senta (Comité CEDAW, 1992, núm. 6 y 7), la Convención ha hecho aportes y 
recomendaciones fundamentales para la transformación de medidas so-
ciales que han favorecido la vida de las mujeres, representando una herra-
mienta que ayuda a propiciar cambios en la vida cotidiana de las mismas.



70

Adicionalmente, ha cumplido con la función de recordar constantemente 
que “la discriminación contra la mujer viola los principios de la igualdad de 
derechos y del respeto de la dignidad humana, y dificulta la participación 
de la mujer, en las mismas condiciones que el hombre, en la vida política, 
social, económica y cultural de su país” (Naciones Unidas, 1979). Estas ac-
ciones, recomendaciones y observaciones han promovido que los Estados 
parte trabajen por prevenir, eliminar y sancionar todas las formas de vio-
lencia contra las mujeres. Aunque se registran avances en la región sobre 
el tema, la violencia contra las mujeres y el riesgo fatal y no fatal contra su 
vida siguen siendo una constante, un problema social y un atentado con-
tra los derechos humanos fundamentales.

Frente a los avances regionales sobre la sanción y judicialización de accio-
nes de violencia contra las mujeres, el feminicidio y el riesgo de feminicidio, 
son destacables dos antecedentes legales importantes. El primero es la 
ley contra el feminicidio en Argentina, incorporada en su código penal en 
2012, que considera el femicidio como el homicidio de mujeres por razones 
de género, orientación sexual, identidad de género o expresión. Esta ley 
fue creada para aumentar las penas por los asesinatos de mujeres en ese 
país. Se destaca, además, que en su Artículo 80 se establece la imposición 
de reclusión perpetua o prisión perpetua a quien mate a “su ascendiente, 
descendiente, cónyuge, ex cónyuge, o a la persona con quien mantiene o 
ha mantenido una relación de pareja, mediare o no convivencia” (Argenti-
na, Congreso de la Nación, 2012) .

En segundo lugar, se destaca la Ley Modelo Interamericana para Preve-
nir, Sancionar y Erradicar la Muerte Violenta de Mujeres por Razones de 
Género (Femicidio/Feminicidio), que adopta el MESECVI (Mecanismo de 
Seguimiento de la Comisión Belém do Pará) en 2018. Esta ley busca ser 
una herramienta para mejorar la protección de la vida de las mujeres en 
todos los Estados: “ser una herramienta para que los Estados y las partes 
interesadas en la defensa de los derechos de las mujeres puedan gozar del 



71

estándar más alto de protección e interpretación a la hora de garantizar y 
exigir los derechos establecidos en la Convención de Belém do Pará” .

Si bien estos antecedentes regionales existen y han sido luz en los pro-
cesos y discusiones sobre feminicidio en Colombia, y pese a los avances 
que han posibilitado la existencia de estos instrumentos ratificados por 
el Estado colombiano, de los cuales se derivan mandatos de obligatorio 
cumplimiento, estas obligaciones legales internacionales y los avances en 
otros países no han sido suficientes para que el país prevenga, investigue 
y sancione de forma eficiente la violencia contra las mujeres y las niñas. 
Según la fiscalía general de la Nación, entre mayo de 2023 y mayo de 
2024, se registraron 630 casos de feminicidios en Colombia, lo que equi-
vale a un promedio de aproximadamente 1,7 feminicidios diarios. Especí-
ficamente, para el año en curso, según el Observatorio de Feminicidios 
Colombia (2024), “se han registrado 206 feminicidios entre enero y marzo 
del presente año”.

El panorama para Colombia frente a las violencias basadas en género, in-
cluyendo la forma extrema de violencia que es el feminicidio o la tentativa 
del mismo, no es nada alentador. Si se desagregan los datos de las violen-
cias contra las mujeres por departamentos, un claro ejemplo de la emer-
gencia en la que se encuentra la vida de las mujeres lo lidera el departa-
mento del Chocó. Un departamento que enfrenta una profunda crisis en 
materia de derechos, reflejada en altos niveles de violencia estructural y 
desprotección. Las mujeres en este departamento viven en contextos de 
precariedad económica, con limitados accesos a servicios básicos, y ade-
más enfrentan la estructura patriarcal y la violencia estructural que las ex-
pone a todos los tipos de violencia por el hecho de ser mujeres.

La Corporación Humanas lleva más de 10 años de trabajo en el Chocó alre-
dedor del feminicidio y las violencias contra las mujeres. Particularmente, 
desde 2020, lleva a cabo un proyecto titulado Observatorio de Feminici-
dios, el cual tiene como objetivo fortalecer las capacidades de las mujeres 



72

en situaciones de violencia y riesgo. Para el año 2024, el observatorio arrojó 
un consolidado de 9 feminicidios, 1 tentativa y 2 amenazas. En cuanto a 
2025, a corte de febrero, en los registros de la Corporación Humanas se 
han identificado 2 feminicidios y 1 tentativa de feminicidio. Lo anterior da 
cuenta de la clara emergencia en la que se encuentra la vida de las muje-
res, y de que estrategias como las acciones en el Plan de Desarrollo sobre 
la atención de esta problemática no han sido eficientes.

El feminicidio, para la Corporación Humanas, abarca los crímenes de odio 
en los que la víctima es una mujer y/o su identidad y expresiones de gé-
nero están vinculadas con características femeninas, y en los que entre la 
víctima y la persona victimaria existe una relación desigual de poder, in-
dependientemente del sexo de esta última. Es decir, el feminicidio es una 
expresión violenta con motivaciones misóginas que culmina en la muerte 
de una mujer o persona con identidad femenina, atribuible a la conducta 
de una o varias personas específicas y de manera directa.

La evolución de la comprensión de este fenómeno, como una forma ex-
trema de violencia contra las mujeres, pasa también por el análisis y la 
comprensión de los contextos de riesgo de feminicidio, valorando elemen-
tos como el continuum y ciclo de las violencias, la poca respuesta estatal 
en materia de protección, que favorece escenarios de riesgo para la vida 
de las mujeres, el uso constante de estereotipos de género que afecta el 
acceso a la justicia y la dignidad de las mujeres, y todas las violencias rela-
cionadas que interrumpen el derecho de las mujeres a vivir una vida libre 
de violencias.

Entendiendo que el feminicidio es la culminación de las múltiples formas 
en las que se manifiesta la violencia en la vida de las mujeres, entre 2015 y 
2022 se han reportado, a través del SIVIGILA, un promedio de 53.860 casos 
de violencia física, con una tendencia creciente de casos en todo el país. 
Durante 2022, el número de casos reportados fue de 66.314; por tanto, la 
tasa de casos por cada cien mil mujeres fue de 203,2. A corte de mayo 



73

de 2023, se han registrado un total de 14.888 casos por violencia física. La 
población con mayor afectación son las mujeres en la adultez (de 29 a 59 
años), que representan, en promedio, el 35,8% del total de casos. Lo an-
terior, seguido de las mujeres jóvenes (de 18 a 28 años), quienes en 2022 
representaron el 29,1% de los casos. Hasta mayo de 2023, del total de casos, 
las mujeres adultas representaron el 38,3%.

En lo relacionado con las violencias sexuales, entre 2015 y 2022, el SIVIGI-
LA ha reportado anualmente, en promedio, 27.500 casos de violencia se-
xual. Durante 2022, el número de casos reportados fue de 37.220, siendo el 
número más alto de los últimos años. La tasa de casos por cada cien mil 
mujeres en 2022 alcanzó la cifra de 121,6. Hasta mayo de 2023, se han regis-
trado 6.944 casos por violencia sexual; las principales víctimas son mujeres 
(86,2% a corte 2022). En cuanto a violencia psicológica, el número prome-
dio de casos reportados a través del SIVIGILA entre 2015 y 2022 fue de 8.779 
anualmente. Se evidencia una tendencia creciente en el número de casos. 
Durante 2022, se registraron 12.694 casos de violencia psicológica, con lo 
cual la tasa fue de 24,3 casos por cada cien mil personas. A mayo de 2023, 
se han registrado 2.937 casos de violencia psicológica a través del SIVIGILA. 

En el año 2015, la Corporación Humanas realizó una investigación en Me-
dellín y Cartagena titulada “Estudio exploratorio del feminicidio en Car-
tagena y en Medellín”, un documento que fortaleció la investigación en 
torno al feminicidio en dos zonas del país que también se encuentran en 
alerta ante la violencia extrema contra las mujeres, aportando información 
sobre las características principales relacionadas con víctimas, victimarios, 
modos y lugares en los que se manifiesta esta violencia. 

Con el panorama anteriormente expuesto y contrastando las cifras de 
alerta feminicida y de violencia que enfrentan las mujeres en Colombia 
con las múltiples estrategias y avances a nivel mundial, regional y nacional 
para atender este fenómeno, es necesario y urgente avanzar en otros plan-
teamientos que trascienden los ámbitos legales. Es fundamental identifi-



74

car el contexto próximo de las mujeres, iniciar conversaciones con ellas y 
sus redes de cuidado cercanas, e intercambiar herramientas de análisis y 
abordaje del tema de manera multidisciplinaria, entre otras. Esta es una 
oportunidad clave para potenciar las estrategias de protección y atención 
frente a las violencias extremas contra las mujeres.

La violencia contra las mujeres requiere de propuestas persuasivas y abor-
dajes que trasciendan el ámbito jurídico y que permitan incidir no solo en 
la modificación de políticas para prevenir y erradicar violencias específi-
cas, como el feminicidio, sino también para que, en el día a día, estas ma-
nifestaciones extremas contra las mujeres puedan ser abordadas desde 
enfoques técnicos, jurídicos, psicológicos, sociales y comunitarios, lo que 
posibilitará que cada vez sean menos las mujeres que estén en riesgo.

La Corporación Humanas ha tenido una trayectoria de trabajo interdiscipli-
nario, que abarca el ámbito jurídico, psicosocial, investigativo, entre otros. 
Ha realizado acciones de recomendación a entidades judiciales, liderado 
investigaciones, producido conocimiento, e incidido en espacios de arti-
culación con tomadores de decisiones jurisprudenciales, representando 
y acompañando a mujeres víctimas de violencia, e incidiendo nacional e 
internacionalmente a favor de la protección de las mujeres y el derecho 
de todas a vivir una vida libre de violencia. Todo esto, con trabajo directo 
en todo el territorio nacional, en departamentos como Antioquia, Bolívar, 
Chocó, Córdoba, Magdalena, entre otros.

Aún cuando la Corporación Humanas apuesta por una mirada estratégica 
de acompañamiento, acción e investigación frente a la violencia contra las 
mujeres, y a pesar de los avances legislativos y de investigación en el país 
y la región, sigue siendo urgente abrir espacios de reflexión y conversación 
en torno al riesgo que representa ser mujer en esta sociedad, los meca-
nismos de erradicación y prevención del feminicidio, y la importancia de 
pensar nuevas estrategias interdisciplinares para potenciar las estrategias 
de protección y atención frente a las violencias extremas contra las muje-



75

res. Es fundamental reflexionar críticamente sobre las estrategias actuales 
que rodean los sistemas jurídicos, psicosociales, comunitarios y de apoyo, 
para que así se reconozca el papel fundamental que tiene toda la sociedad 
en la protección y en el derecho de las mujeres y de las niñas a vivir una 
vida libre de violencias, como un derecho humano fundamental.

Con todo lo anteriormente expuesto, el Seminario Internacional de Vio-
lencia Extrema y Feminicidio en Colombia: una tragedia evitable que el 
estado no ha podido frenar, se ha trazado como objetivos, en primer lugar, 
abrir un espacio de reflexión crítica sobre la violencia y la violencia extrema 
contra la diversidad de las mujeres, analizando los avances y retos, desde 
las políticas públicas, la justicia y las respuestas comunitarias y en segun-
da medida, intercambiar saberes alrededor del fenómeno del feminicidio 
y sus manifestaciones actuales desde un enfoque interdisciplinario que 
permita analizar estrategias, herramientas y respuestas para prevenirlo, vi-
sibilizarlo y erradicarlo.  

 



76

Agenda
Apertura y registro.8:00 - 8:30

Moderadora: Luz Piedad Caicedo

Violencias contra las mujeres y violencias extremas, abordajes
y respuestas posibles

Mar Humberto – Respuestas a la violencias contra las mujeres
desde las políticas públicas.

8:45 - 9:05

Saludo de Corporación Humanas y presentación del seminario,  objetivos y paneles. 
Adriana Benjumea Rua – Directora de la Corporación Humanas.

8:30 - 8:45

Natalia Gherardi – Respuestas a la violencia contra las mujeres
desde la justicia.

9:05 - 9:25

Sherna Benjamin Alexander – Respuestas desde las mujeres y las
organizaciones sociales.

9:25 - 9:45

Espacio para preguntas y cierre.9:45 - 10:15

Receso.10:15 - 10:45 a.m.

Panel 1 

Moderadora: Debbie Patricia Hernández

Violencias extremas - feminicidio – transfeminicidio - obstáculos y
retos de la justicia

Adriana Benjumea Rua – Investigación sobre Avances y Desafíos
en Justicia para atender, investigar y judicializar las violencias contra las 
mujeres.

10:45 - 11:05

Renata Jank Vivas – Santa María Fundación Transfeminicidio violencia 
extrema reflexiones y alternativas de organizaciones defensoras de
derechos humanos de las vidas de las personas trans.

11:05 - 11:25

Luz Patricia Mejía – Ley Modelo de Feminicidio una herramienta
para la región.

11:25 - 11:45

Espacio para preguntas y cierre.11:45 - 12:30

Almuerzo.12:30 - 2:00 p.m.

Panel 2 

Moderadora: María José Gómez

Respuestas al Feminicidio –
Experiencias de las organizaciones

Karen Arias – Organización Femenina Popular – Salvaguardar la vida 
de las mujeres ante la violencia feminicida – albergues y otras 
estrategias de protección.

2:00 - 2:20

Yessica Robledo – Corporación Humanas: Círculos de protección 
una estrategia familiar, social y comunitaria que salva la vida de las 
mujeres en riesgo feminicida.

2:20 - 2:40

Espacio para preguntas y cierre.2:40 - 3:20

Panel 3 

Día 1 | Jueves 25 de septiembre 

Espacio para compartir - proyección del documental “Casa Diversa”3:20 - 4:20

76



77

Apertura y registro.8:00 - 8:30

Moderadora: Adriana Benjumea Rua

Feminicidio, una tragedia evitable y adecuaciones judiciales
necesarias

Patsilí Toledo – Retos y Aprendizajes sobre cómo prevenir el
feminicidio por parte de los gobiernos y la sociedad.

8:45 - 9:15

Saludo de Corporación Humanas y presentación del segundo día de seminario. 
Adriana Benjumea Rua Adriana Benjumea Rua – Directora de la Corporación Humanas.

8:30 - 8:45

Paula Barrios – Justicia Especializada. ¿Una respuesta para
investigar y judicializar el feminicidio?

9:15 - 9:45

Isabel Agatón – 10 años de la Ley de Feminicidio en Colombia –
Avances y Retos.

9:45 - 10:15

Espacio para preguntas y cierre.10:15 - 10:45

Receso.10:45 - 11:15 a.m.

Panel 1 

Moderadora: Debbie Patricia Hernández

Respuestas en Colombia al feminicidio

Viceministra de la mujer.11:15 - 11:45

Fiscalía General de la Nación.11:45 - 12:15

Espacio para preguntas y cierre.12:15 - 12:45

Almuerzo.12:45 p.m.

Panel 2 

Agenda
Día 2 | Viernes 26 de septiembre 

77


